
 

 

1 

 

 

 

  

Biblioteca Cuadernos 
Nuestra para ~a 
EsaJela ensenanza 
2023 Nuestra Escuela 

Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica en 
problemáticas pedagógicas 
contemporáneas del trabajo 
docente ( Ctera) 

Módulo 1: Peda9ogías latinoamericanas 
para la docencia de nuestros tiempos 

- la educación 
- nuestra bandera 

INFoD A Ministerio de Educación 

~ Argentina 



 

 

2 

 

Índice 

Clase 1: El Requerimiento, parir la América mestiza .............................................................. 3 

Clase 2: Precursoras y precursores .......................................................................................30 

Clase 3: Ideas y legados de Paulo Freire ...............................................................................60 

Clase 4: Infancias y dispositivos neoliberales en el siglo XXI ..................................................78 

  



 

 

3 

 

Módulo 1: Pedagogías latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos1 

 

Clase 1: El Requerimiento, parir la América mestiza 

 

“Maestro: enseña en tu clase el sueño de Bolívar, el vidente primero. Clávalo en el 

alma de tus discípulos con agudo garfio de convencimiento. Divulga la América, su 

Bello, su Sarmiento, su Lastarria, su Martí. No seas un ebrio de Europa, un 

embriagado de lo lejano, por lejano extraño, y además caduco, de hermosa caduquez 

fatal. 

Describe tu América. Haz amar la luminosa meseta mexicana, la verde estepa de 

Venezuela, la negra selva austral. Dilo todo de tu América; di cómo se canta en la 

pampa argentina, cómo se arranca la perla en el Caribe, cómo se puebla de blancos 

la Patagonia”. 

(Gabriela Mistral, El grito, 1922) 

Parte 1. El proyecto político como organizador del proyecto educativo 

El/la/le pedagogo/a/gue es el viaje2 

¿Por qué pedagogía? 

¡Hola a todas y todos! Les damos la bienvenida a esta primera clase de Pedagogías Latinoamericanas 

para la Docencia de Nuestros Tiempos. Pensamos este curso a partir de una pregunta: ¿por qué los 

contenidos que llamamos de pedagogías latinoamericanas, o de pensamiento pedagógico 

lationoamericano han estado tan ausentes en la formación docente inicial? Esta pregunta respecto 

de esta significativa ausencia que no es casual, a su vez, se actualiza si la analizamos en función de 

un contexto y una preocupación respecto al presente tan complejo en el cual desarrollamos nuestras 

 
1 Este curso halla sus raíces en un proceso histórico de formación docente desarrollado por el INFoD entre 2013 y 2017, ya que recupera 
algunos contenidos del Seminario de Pensamiento Político Latinoamericano y Educación, elaborado originalmente por Jorge Huergo 
(entre 2012 y 2013), así como de las clases del Módulo de Pensamiento Pedagógico Latinoamericano (PPL) del Programa Nacional de 
Formación Permanente “Nuestra Escuela” (cuyas autoras fueron Belén Mercado y Cintia Rogovsky para el PNFP, 2013-2016 para seis 
Postítulos, y Mónica Fernández Pais y otras y otros autores en otros Postítulos entre 2016 y 2017). También del espacio de Pedagogías 
latinoamericanas de Formación Docente de la Ctera, desde 2020, del que las autoras forman parte y de la experiencia transitada en 
2020 y 2021 con este mismo equipo. 

 



 

 

4 

 

prácticas las y los docentes. Esto se vincula con una lógica del neoliberalismo3 fundada en un intento 

-a veces lamentablemente exitoso- de separar a todas/os, y eso por supuesto incluye la memoria 

histórica de las experiencias pedagógicas latinoamericanas en clave emancipatoria, pero también del 

encuentro y la transmisión intergeneracional de saberes. En palabras de Adriana Puiggrós: 

Hay un tema político-pedagógico muy serio, que es producto del neoliberalismo, que es su intento de 

separar a todos. Intenta separar a las generaciones y a los diferentes grupos sociales. Intenta 

jerarquizar y establecer rankings combinando clases y sectores sociales, etnias, culturas, lenguas, 

géneros y también las distintas generaciones. Donde los perdedores son siempre los mismos. 

(Puiggrós, 2022: 23). 

Además, lo pensamos como un viaje pedagógico en la modalidad virtual, un viaje que haremos con 

ustedes mediante los recursos que tenemos a disposición -y los que vayan surgiendo en nuestros 

encuentros- para conocer y debatir los problemas, interrogantes, experiencias de las, los referentes 

que seleccionamos mediante bibliografía, contenidos multimediales, espacios de intercambio como 

los Foros, entre otros. Somos conscientes de que los cambios en nuestras prácticas laborales y de 

vida cotidiana, profundizadas y aceleradas durante la pandemia y la etapa siguiente, que combina 

modalidades presenciales y virtuales nos crean cierto agotamiento de tanta pantalla. También de las 

diversas condiciones de accesibilidad que hay en en las distintas jurisdicciones, incluso hacia el 

interior de cada una en las distintas ciudades, pueblos, ámbitos rurales, insulares, entre otros.  

Por eso mismo vamos a intentar una organización del curso donde las clases quizá sean algo largas -

¡no se asusten!- pero, justamente, para que no tengan que hacer además largas lecturas de 

bibliografía obligatoria, aunque sí la ponemos a disposición como sugerencias, al igual que otros 

materiales multimediales, para cuando encuentren el tiempo y el deseo para eso. En este sentido, 

nos interesa pensarnos con ustedes, en las aulas de los niveles y modalidades de la educación 

obligatoria, y por qué no, de otros espacios no formales, comunitarios, sindicales…Ya desde antes 

de la irrupción del COVID 19 venimos observando la puesta , en crisis de nuestra capacidad de 

concentración, de la atención, no sólo entre nuestras y nuestros estudiantes, sino en nosotras/os 

mismas/os. ¿Lo notan? ¿Les cuesta concentrarse sin distraerse, leer sin saltar a otra pantalla? En un 

 
3 Entendemos al neoliberalismo en un sentido más amplio que el de una teoría, una ideología política y un modelo socioeconómico 
que se basa en la idea de achicar y disminuir los Estados y sus atribuciones para garantizar que el Mercado despliegue sin controles ni 
regulaciones la libre competencia, característico de las últimas décadas del capitalismo (fines del siglo XX y comienzos del XXI). Se trata 
además de un sistema tecnocrático que ha avanzado en todos los órdenes de la vida humana, incluyendo el educativo. Por supuesto, 
genera un tipo de gobernanza, de sujetos y de prácticas culturales, sexuales, pedagógicas y de interacciones con la llamada sociedad 
civil, las minorías y las mayorías, que impacta en la vida cotidiana y en la comunidad escolar, en consecuencia. 



 

 

5 

 

escenario de hiperestimulación, este problema sin duda está impactando en nuestro aparato 

psíquico y se expresa en las prácticas de enseñanza y aprendizaje. En palabras de Marcela Martínez, 

“la destrucción de la atención es la destrucción del aparato psíquico y social que construyen un 

sistema de cuidado” (M. Martínez, 2021:45). Por eso nosotras les proponemos intentar cuidarnos 

en este recorrido pedagógico también en lo relativo a los modos de la escritura de las clases, las 

lecturas propuestas, las actividades. Ojalá  

Asimismo, trabajamos una perspectiva epistemológica que requiere de contextualizar y situar en la 

historia el mundo de ideas, discursos y prácticas que recuperamos acá, ya que todo el recorrido 

intentaremos hacer visibles los vínculos entre las pedagogías latinoamericanas seleccionadas y el 

contexto del proyecto educativo y proyecto político en el que se desarrollaron, ya sea como 

dispositivos de poder, como propuestas contrahegemónicas, o como combinaciones, con 

contradicciones y matices, entre estas posibilidades. A esta perspectiva le sumamos la de centrarnos 

en la concepción de los derechos de las infancias y la comunicación/educación, como campo que 

propone tener en cuenta las articulaciones y tensiones entre ambas disciplinas, considerando que 

entendemos a la comunicación como la construcción social de sentidos, mientras que la educación 

puede ser pensada como la formación de sujetos. 

 

 

 

 

Para continuar este recorrido resulta oportuno que postulemos el carácter histórico y 

social de lo educativo como resultado de sus condiciones de producción. Es decir, cada 

experiencia de educación es producto de su tiempo, de la comunidad en la que se 

desarrolla, de los sujetos que allí intervienen y de las posibilidades que la producen. 

 

Desde esta perspectiva, abandonamos la pretensión de hacer generalizaciones y universalizaciones 

y pasamos a hablar de procesos situados y por tanto siempre posibles de ser contados con distintas 

lentes/miradas. En ese sentido, la educación debe ser comprendida como "condición de producción 

del transcurrir, cambiar, reproducirse de otras formas del quehacer social" (Puiggrós, 1990: 25). Esta 

posición lleva a preguntarnos por la construcción de "un" relato, el que fue contado en tiempo 

presente, el que algunos eligieron y fueron capaces de reproducir como eco de ese tiempo fugaz que 



 

 

6 

 

se escurre ante la imposibilidad de atraparlo. Preferimos entonces asumir esta versión como el 

resultado de preguntas o grandes hitos que nos llevan del presente al pasado. 

Ese relato también está entramado en 

narrativas que vienen del arte, la música, la 

literatura, los saberes de las culturas 

populares poco reconocidos. Con algunas 

muestras de ellos iremos intentando 

humildemente acompañar estas páginas, 

porque creemos que también es valioso 

recordar que parte de lo que ha quedado 

afuera de las pedagogías oficiales tiene que 

ver con lo que el artista argentino 

contemporáneo Daniel Santoro-¿lo 

conocen? - llama “la democratización del goce”. En la imagen siguiente, vemos la obra En el infierno 

(2005), de otro gran artista plástico argentino, el mendocino Carlos Alonso.4 

La concepción de educación que aquí proponemos interroga por el origen de la educación desde los 

primeros años de vida en la Argentina y en América Latina. ¿Es necesario recordar que cuando los 

españoles llegaron a estas tierras existían aquí civilizaciones con vastos desarrollos culturales, 

sociales, políticos y pedagógicos? La educación latinoamericana reconoce como antecedente 

aquellas tradiciones, muchas de las cuales sobrevivieron en procesos de resistencia que los pueblos 

originarios sostuvieron ante la aniquilación colonizadora y la negación de la historia escrita por los 

relatos civilizadores. En función de este avasallamiento, Adriana Puiggrós propone identificar como 

la escena fundante de la educación de América Latina: la lectura del Requerimiento.5En ese acto, el 

conquistador leía en su propio idioma a los pobladores de estas tierras las condiciones por las que 

adquirían derechos si a cambio aceptaban el sometimiento social y cultural. Se sometían al aceptar 

 
4 Como saben, en razón de las leyes de propiedad intelectual que nos rigen, solo ponemos a disposición aquellos materiales que estén 
disponibles cumpliendo los requisitos en tal sentido, esperando que funcionen como invitaciones para que ustedes puedan realizar 
sus propias búsquedas y ampliar sus repertorios si así lo desean. 
5 La "Notificación y requerimiento que se ha dado de hacer a los moradores de las islas en tierra firme del mar y océano que aún no 
están sujetos a Nuestro Señor" fue redactado por Juan López de Palacios Rubios, consejero del rey Fernando II de Aragón, conocido 
como El Católico, en 1514. El texto legitimaba las empresas reales en nombre del representante de Dios en la tierra, es decir el Papa. 
El sacerdote fray Bartolomé de las Casas y Ginés de Sepúlveda sostuvieron alguna de las polémicas más reveladoras al respecto. El 
primero, al mismo tiempo que preocupado por la evangelización, era defensor de los pueblos del continente, afirmaba que era 
imposible para esos hombres comprender la lectura y advertía del avasallamiento sobre su cultura. Por su parte, Sepúlveda, en cambio, 
argumentaba que los pobladores de estas tierras eran bárbaros a los que debía otorgárseles la condición de humanidad y una religión. 



 

 

7 

 

algo que les resultaba ininteligible y que ellos aceptaban sin sometimiento genuino (Puiggrós y 

Marengo, 2013: 30). Aquel acto de dominación brutal de los hombres incluía a las mujeres (una y 

otra y otra vez invisibilizadas o directamente borradas de la narrativa histórica), a sus hijos y, con 

ellos, a las generaciones futuras paridas por aquellos días. 

¿Por qué aquella fue una escena pedagógica? Porque constituyó nuevas subjetividades en aquellas 

mujeres y hombres y con ella/os, en todas las generaciones siguientes. La escena fundadora es la de 

una relación entre dominadora/s y dominada/os que tomará diversos rostros a lo largo de la historia 

latinoamericana. Esta relación se basa en la imposición de una verdad que no solo desconoce los 

saberes y creencias que el otro o la otra porta, sino que a su vez se muestra como verdad esencial 

mientras ubica al otro, a la otra, en una posición de extraña/o al que se demoniza, en un proceso de 

lucha (Fernández, 2018). 

 

  

“La liberación del hijo, el huérfano de un padre que ha sido asesinado por el 

conquistador y cuya madre ha sido prostituida, es una tarea pedagógica. Se 

trata de la liberación de la cultura popular, la de las clases oprimidas, la de 

las naciones latinoamericanas”. 

 

Enrique Dussel 

 

Sin embargo, este proceso tuvo resistencias y el avasallamiento derivó en límites que se advierten en 

los rastros culturales que perviven en las tradiciones y dan vida a una América mestiza. Esta América 

Latina está llamada a buscar su propio camino distinto de Europa, decía Simón Rodríguez, el maestro 

del Libertador Simón Bolívar. El relato moderno europeo se construyó a partir del “descubrimiento” 

de América, a la que se ubicó en lugar periférico, y esto nos ayuda a comprender cómo se 

construyeron las narrativas de la educación en el país para desde allí asumir los silencios y censuras 

a la historia de las crianzas, de los primeros cuidados, los desvelos por la subsistencia que en medio 

de sus propias batallas sostenían la vida antes de la llegada del conquistador español, y luego del 

portugués. Poco repetimos hoy de los modos de enseñar a caminar, de curar, de dormir, pocas nanas 

llegaron a nuestros oídos. Al rastrear las huellas de legados en lo que hoy conocemos como vida 



 

 

8 

 

familiar, vemos que esa era una tarea encomendada a las mujeres como responsables de sostener 

los valores de su cultura. La conquista fue atroz con las y los más chicos, que morían tirados a los 

perros en manos del conquistador o de hambre porque sus madres agotadas, por el trabajo forzado 

al que eran sometidas, no podían amamantarlos. Mientras que las mujeres y sus hombres no se unían 

maritalmente por sus condiciones de vida esclavas, otras mujeres hacían lo posible para no 

embarazarse cuando eran sometidas por el hombre blanco (Todorov, 2003). La conciencia de cuidado 

de las hijas y los hijos, y a través de ellos de la transmisión cultural, estaba presente en las 

comunidades de estas tierras como educación con formas y contenidos disímiles (Fernández, 2018). 

Como educadores tenemos una tarea en marcha al respetar y poner en valor cada huella de esas 

historias guardadas en la memoria colectiva de nuestros pueblos. 

 

 ¿Por qué usamos la metáfora del viaje? Nos inspira un gran pedagogo y 

viajero incansable, Simón Rodríguez, el 

maestro del libertador Simón Bolívar. 

Sintetiza varias de las cuestiones y 

narrativas pedagógicas que recuperamos, a 

la vez que nos permite trazar algunas líneas 

prospectivas, imaginar futuros viajes.  

Además esta idea del viaje nos llega también de Jorge Huergo, un educador 

argentino y latinoamericano que falleció en 2014. En los viajes, tan difíciles 

de hacer ahora, conocemos y apreciamos distintos paisajes, personas, ideas, 

olores, lenguas, distintos colores, diferentes sonidos, músicas, canciones. Y 

quizá lo más importante, en los viajes nosotros nos transformamos, nuestra 

forma de ver el mundo cambia, y quizá, también el mundo es modificado. 

Jorge expresaba esta idea diciendo: “el pedagogo es el viaje”, volveremos 

sobre este punto.  

 



 

 

9 

 

El viaje es un espacio múltiple y móvil, que deviene en proceso educativo vital. Además, articula el 

diálogo y la experiencia social. Este viaje nos habilita a registrar no solo las continuidades, sino 

también las diferencias, en la historia y discursos acerca de la educación latinoamericana… No 

solamente del relato “oficial”, que lo hay, por supuesto, sino confrontando éste con las voces y las 

ideas, las experiencias y las propuestas pedagógicas de y para los sujetos que fueron silenciados, 

exterminados, humillados, perseguidos.” ¿Avanzamos? 

 

Educación y política: el proyecto político como organizador del proyecto 

educativo (político pedagógico) 

¿Cómo pensamos la educación? En primer lugar, dijimos, como derecho. Pero también como un 

campo complejo, que se desarrolla en un contexto que incluye múltiples actores y un entramado 

entre las ideas pedagógicas para indagar acerca de los vínculos entre los proyectos educativos y 

los proyectos políticos que fueron sucediéndose en nuestro continente y nos han ido configurando 

como sujetos hasta el presente.  

 

Educar como un acto político: categorías de análisis 

Recordemos que educar es un acto político, de modo que tendremos en cuenta un encuadre teórico 

al que llamamos análisis político del discurso educativo (Buenfil Burgos, 1993): es aquél que nos 

permitirá analizar las políticas educativas, las prácticas pedagógicas y los sujetos intervinientes como 

parte de ese acto político de educar. Para ello nos serviremos de algunas categorías teóricas como 

discurso y hegemonía. A lo largo del viaje estas categorías estarán presentes, no siempre de manera 

explícita, pero sí como la base constitutiva de cada uno de nuestros desarrollos.  

 Discurso 

El intelectual argentino Ernesto Laclau define al discurso como “toda práctica 

significante”, no sólo “aquellas que están directamente ligadas al habla o la escritura.” 

Esto implica que es equivalente a la producción social de sentido, es decir, al tejido 

mismo de la vida social.” ¿Y a qué nos lleva esta idea? En primer lugar, a entender que 

“las palabras y las acciones (a lo que deberíamos agregar afectos) son parte de una red 

interdependiente.” (2012 : 83) 



 

 

10 

 

 

¿Y el discurso educativo? Al igual que a todo discurso también al discurso educativo hay que ponerlo 

siempre en relación con otros discursos, justamente porque es en esa interrelación que lo educativo 

se define: el proyecto político nacional, el poder, las prioridades educativas regionales, el discurso 

respecto a los géneros, la infancia, entre otros–, por un lado; y por otro, la configuración del discurso 

educativo en sí mismo, con sus propios elementos y sus propias referencias, es decir, lo educativo 

per se.  

Además del discurso, entonces, todo proyecto político-pedagógico tiene su propia dinámica que se 

articula en mayor o menor grado de hegemonía con el proyecto político en el que se inscribe. Sin 

embargo, la educación no es estrictamente el reflejo de la idea pedagógica del proyecto que lo 

contiene, sino que se construye en una particular articulación de conflictos, disputas de intereses, 

ideas, logros, demandas, conquistas, entre otras, que permiten alcanzar, o no, los objetivos 

pedagógicos planteados en ambas dimensiones: el proyecto político pedagógico y su puesta en 

práctica. Si se detienen un momento en este párrafo, verán que ustedes tienen experiencias que 

ilustran este punto, ¿verdad? Experiencias, incluso, contradictorias entre las ideas pedagógicas y las 

prácticas institucionales, colectivas y particulares. 

 
El discurso social, entonces, construye equivalencias entre determinados 

significantes y sus significados, de modo que todos los significantes que 

proliferan en las relaciones sociales propician una determinada percepción 

(“adecuada”) de lo que es el mundo social. Por ejemplo: si nos referimos al 

significante “mujer”: mujer = madre = sexo débil = loca = histérica, etcétera…, 

aunque afortunadamente y gracias a la lucha organizada de los movimientos 

de mujeres y LGTBI+ eso lentamente va cambiando.6 

civilización = progreso, desarrollo económico, razón, orden, conectividad, urbanismo, 

etcétera. 

indio = salvaje, bárbaro, esclavo, campesino, etcétera. 

maestra = segunda madre = apostolado. 

 
6 La sigla LGTBI+ [Lesbianas, Gais, Bisexuales y Trans (transgénero, transexuales y travestis).] se uusa para referirse al movimiento social 
que lucha pro la promoción de la igualdad, contra la discriminación y en favor del reconocimiento de derechos de las personas 
lesbianas, gais, bisexuales, transgénero y transexuales, entre otres.  



 

 

11 

 

educación pública = educación de baja calidad = para sectores pobres. 

Sarmiento: Padre del Aula = ”El niño que no faltó nunca a la escuela 

``.(Jauretche, 1999: 1)21). 

 

Cuando estas equivalencias se naturalizan, olvidamos que son significados que se han ido 

construyendo social e históricamente, en función de proyectos político pedagógicos hegemónicos. 

Por ejemplo, cuando el proyecto político incorpora a las mujeres al mundo del trabajo, y del trabajo 

industrial: mujer = trabajadora industrial, o cuando los docentes se organizan en sindicatos, y 

maestra=trabajadora de la educación. 

Así nos acercamos a explicar por qué cuando ciertos términos son el objeto de una lucha ideológica 

muy fuerte en la sociedad, la articulación discursiva que finalmente se va a imponer es lo que define 

una hegemonía (Laclau, 1996). ¿Se les viene algún ejemplo a la memoria? 

 

Feminismos y pedagogías de la crueldad 

Al asumir una perspectiva feminista también, queremos decir que nos hacemos cargo de la 

invisibilización que las mujeres (también por supuesto las educadoras, las intelectuales, pedagogas, 

a pesar del gran protagonismo que tuvieron en nuestra historia educativa), de modo que no resulta 

fácil reconstruir en el tejido del pensamiento pedagógico latinoamericano los aportes de las mujeres, 

sus voces propias, sus enormes aportes intelectuales, pedagógicos, económicos, políticos. Diremos, 

en principio, que esa ausencia es muy elocuente, por cada una que podemos conocer o nombrar, 

hay cientos de mujeres que lucharon, pensaron y protagonizaron los proyectos político-pedagógicos 

emancipadores latinoamericanos, pusieron el cuerpo, pusieron la palabra, aunque sus nombres 

permanezcan silenciados. En el ejercicio de la crueldad sobre el cuerpo de las mujeres, pero que 

también se extiende a delitos y crímenes homofóbicos o contra personas travestis o trans, todas esas 

violencias, “no son otra cosa que el disciplinamiento que las fuerzas patriarcales imponen a todos 

los que habitamos ese margen de la política, de crímenes del patriarcado colonial moderno de alta 

intensidad, contra todo lo que lo desestabiliza”. En esos cuerpos se escribe el mensaje aleccionador 

que ese capitalismo patriarcal de alta intensidad necesita imponer a toda la sociedad. (Segato, 2017). 

Asumir una perspectiva pedagógica feminista supone también dar lugar la dulzura como potencia, a 

la ternura, a formas de sensibilización tradicionalmente consideradas masculinas o infantiles en las 



 

 

12 

 

narrativas de matriz patriacales, que entendemos indispensables a la hora de construir vínuclos 

pedagógicos fundados en una ética del cuidado como fundamento de lo que nos humaniza. En su 

libro Potencia de la dulzura (2021), la psicoanalista francesa Anne Dofourmantelle los expresa así: 

“Tanto en el orden simbólico como en ciertas artes marciales, la dulzura puede dar vuelta el mal y 

deshacerlo mejor que ninguna otra respuesta [...] Exaltándola en lo infantil, la época la niega. Es así 

como se intenta poner fin a las altas exigencias de su sutileza: no combatiéndola sino atenuándola”.  

 

 

 

Para sintetizar 

¿Qué es la hegemonía? La hegemonía es una relación dinámica, que se constituye en 

una totalidad que interpela a las partes que la componen, donde cada una de estas 

partes cede algo de sí misma pero a la vez, desde su propia condición, disputan por ser 

ellas, cada una, las que se vuelva la totalidad interpeladora. 

 

El discurso es toda práctica significante, que disputa con otros discursos que intentan 

construir hegemonía, sin cesar. 

 

 

 

 

 

Para quienes quieran profundizar sobre el concepto de hegemonía, les presentamos el 

video de una clase breve y general sobre la categoría en Gramsci, filósofo italiano que 

la empleó por primera vez: Este material no es obligatorio. 

 

 

 

 

Para sintetizar 

Creemos que hay un hilo conductor, presente o negado en las pedagogías, que conecta 

el genocidio y sometimiento de los pueblos originarios; la anexión de sus territorios 

mediante la guerra y el saqueo; la opresión de las mujeres y las niñas y niños, sobre 

todo de las y los pobres, con las pedagogías del olvido. Un hilo conductor que vincula 

esos genocidios, y los discursos políticos y educativos que los acompañaron, con las 

https://www.youtube.com/watch?v=eVB-7km1XG8


 

 

13 

 

dictaduras, genocidios y el Terrorismos de Estado que impuso tanta violencia y dolor 

en nuestra historia reciente.  

 

Como educadoras y educadores de estas democracias latinoamericanas jóvenes, 

tenemos una gran responsabilidad en la tarea de enseñar y aprender nuestras 

disciplinas, que no puede estar ajena a estos debates. Asumir desde qué posiciones, 

qué discursos, incluso qué contradicciones, qué relaciones hegemónicas lo hacemos, 

es nuestro desafío. Indagar acerca de estas memorias y olvidos que nos configuran 

como sujetos a la hora de retomar estos debates. Las categorías hegemonía, discurso, 

latinoamericano, popular, pueden servirnos a la hora de imaginar un sujeto 

latinoamericano, si es que existe. 

 

Las y los precursores del Pensamiento Pedagógico Latinoamericano: 

Simón Rodríguez. Sarmiento: de sus definiciones sobre “Civilización y 

Barbarie” a las disputas por el lugar de la mujer de su amiga Juana 

Manso 

La pregunta por el sujeto pedagógico -¿a quiénes hay que educar?- también se vincula con el tema 

de la igualdad educativa y la justicia social, y es un buen punto de partida para recorrer muy 

brevemente las ideas de estos tres precursores: el venezolano Rodríguez, el cubano Martí y el 

argentino Sarmiento. Sin duda, es una pregunta que no cesa de estar retornando, por ejemplo ahora, 

en el contexto de la pos pandemia, teniendo tan cercana la experiencia y las marcas que nos dejó, 

ya que el acceso a la conectividad, o su carencia, condicionaron y aún lo hacen, las posibilidades de 

acceso igualitario a los bienes de la cultura y de la educación, incluso de la educación obligatoria… 

7Y abre otras preguntas: ¿quién debe proveer esos medios?, ¿quién es el dueño de las “autopistas” 

digitales, quién y dónde se producen los contenidos, con qué fines? 

 

 
7 A quienes quieran conocer más sobre cómo afectó este problema en los distintos países de la región, les recomendamos el informe 
Situación laboral y educativa de América Latina en el contexto de la pandemia COVID-19, elaborado por la Internacional de la Educación 
para América Latina (IEAL) y los equipos de investigación del Centro de Investigación y Formación de la República Argentina (CIFRA) de 
la Central de Trabajadores de la Argentina (CTA), el Instituto de Investigaciones “Marina Vilte” (IIPMV) de la Confederación de 
Trabajadores de la Educación de la República Argentina (CTERA), y el Instituto de Estudio y Capacitación (IEC) de la Federación Nacional 
de Docentes Universitarios (CONADU). Recuperado de: https://mediateca.ctera.org.ar/items/show/454 



 

 

14 

 

 

De modo que la pregunta por la identidad latinoamericana está ligada a 

la pregunta por la independencia /dependencia y por la integración y la 

libertad. (Rodríguez, L, 2014: 66) 

 

 

 

 

La igualdad 

La igualdad, en cuanto al derecho a educarse, ya estaba presente en las ideas de las pedagogías del 

siglo XIX, pero no siempre fue entendida del mismo modo. Aparece en algunos casos ligada a ideas 

progresistas liberales, en otras a posiciones revolucionarias más radicalizadas, vinculadas a los 

proyectos de independencia. Las fuentes de las diversas corrientes pedagógicas se han nutrido de 

modelos europeos como norteamericanos. Simón Rodríguez, en la Venezuela del siglo XIX 

considerará imprescindible crear modelos pedagógicos originales, propios. También educar a todas, 

todos: india/os, mulata/os, mujeres, rica/os y pobres, para formar sociedades más justas en el 

proceso de independizarse de España y desarrollar una clase trabajadora capaz de producir riquezas 

artesanales e industriales.  

Simón Rodríguez realizó un gran aporte en lo que llamamos la formación de un nuevo sujeto: el 

sujeto latinoamericano, a partir de su particular concepción de la enseñanza, la de “Enseñar 

divirtiendo”, que iremos viendo acá. Evocar a este maestro nos lleva a construir la memoria de una 

educación popular latinoamericana, nacida al calor de las luchas de liberación. Pensemos un 

momento en el contexto histórico y social en el cual nació Simón Narciso de Jesús Rodríguez en 

Caracas el 28 de octubre de 1769, en los comienzos de la Revolución Industrial que irá cambiando la 

estructura y las formas de vida en todo el Occidente capitalista paulatinamente. Es un contexto de 

sociedades coloniales cuyas economías se basaban no sólo en la explotación de los pueblos 

originarios, sino también en la de millones de africanas y africanos arrancadas/os de su continente 

brutalmente, esclavizados y vendidos como mercancías para terminar en las plantaciones y 

haciendas de algodón, café, azúcar de América. Bautizado el 14 de noviembre de 1769 como niño 

expósito, debido a esa condición, fue criado en casa del sacerdote Alejandro Carreño, y toma de él 

su apellido, por lo cual es conocido como Simón Carreño Rodríguez. Se puede pensar, por 

documentos de la época y otros testimonios, que el sacerdote Carreño era en efecto padre de Simón 



 

 

15 

 

Rodríguez y también de su hermano José Cayetano Carreño, cuatro años menor que Simón, quien 

se desarrollará como notable músico. Ustedes saben que este tipo de prácticas no eran extrañas en 

aquella época. Su madre, Rosalía Rodríguez, era hija de un propietario de haciendas y ganado, 

descendiente de una familia que provenía de las Islas Canarias. 

En mayo de 1791 el Cabildo de Caracas le da un puesto como profesor en la “Escuela de Lectura y 

Escritura para niños”. Es precisamente en esa escuela que tiene la oportunidad de ser el tutor del 

futuro Libertador Simón Bolívar (veinte años menor que él, nacido en 1783), quien comenzó a vivir 

con el maestro Simón a los 12 años. Debido a la influencia de Emilio de Rousseau (1759), Simón 

Rodríguez desarrolla una revolucionaria concepción de lo que debía ser el modelo educativo de las 

nacientes naciones americanas. El mismo Bolívar, en carta al General Santander en 1824, decía que 

su maestro “enseñaba divirtiendo”. ¿Qué procuraba de este modo? Intentaba romper con las rígidas 

costumbres educativas del colonialismo español, y eso se reflejará en toda la obra y el pensamiento 

de Simón Rodríguez, al pensar la educación integrada al proceso de emancipación política y de 

independencia. ¿Y qué tipo de prácticas educativas eran las que Bolívar calificaba como divertidas? 

Sus prácticas e ideas educativas poseyeron varias características novedosas: 

● El trabajo educativo requiere de una atmósfera propicia, capaz de facilitar los espacios para 

la comunicación. Un espacio pedagógico que se construye; construirlo significaba progresar 

en la mutua comprensión, en ese proceso de inter-aprendizaje, al que aludía don Simón 

Rodríguez. 

● El coaprendizaje, en el cual la clave pasa por lo compartido, por lo que puede ser aprendido 

de y con los demás. Vale decir, resulta imposible el “interaprendizaje” si se parte de una 

descalificación de los otros. Su propuesta se enfrentaba a los métodos de  

aquella época, basados en la repetición memorística y la rígida disciplina. 

Rodríguez consideraba que las niñas y niños debían preguntar y no repetir, para obedecer a la razón, 

y no a la autoridad. Ya acá tenemos un primer rasgo de la consideración del sujeto latinoamericano 

que proponía la pedagogía de este maestro: un sujeto crítico que debía y podía interrogar/se. Por 

eso impulsó la interrogación mediante una “pedagogía de la pregunta”, precursora de la de Paulo 

Freire, a quien estudiaremos más adelante. Esta concepción fundada en el interaprendizaje, el 

coaprendizaje y la pedagogía de la pregunta, enaltece la sensibilidad:  



 

 

16 

 

Pierden los niños el tiempo / leyendo sin boca y sin sentido / pintando sin mano y sin dibujo / 

calculando sin extensión y sin número. La enseñanza se reduce á fastidiarlos / diciéndoles, á 

cada instante y por años enteros,/, / así….---así…---así y siempre así / sin hacerles entender/ 

por qué ni con qué fin… no ejercitan la facultad de pensar, y / se les deja o se les hace / viciar 

la lengua y la mano que son… los dotes más preciosos del hombre… No hay interés, donde no 

se entrevé el fin de la acción… Lo que no se hace sentir no se entiende, y lo que no se entiende 

no interesa.” 

(Rodríguez, 1954: 210). 

Negras, negross, indias, indios, mestizas y mestizos, marginadas y marginados, desamparadas y 

desamparados os –los “desarrapados”, como él decía–, las y los pobres, no estaban en el lugar de 

“lo otro” o de lo ajeno, donde lo ubicaron proyectos como el de Sarmiento o incluso el de Alberdi. 

Rodríguez decía: “Todos huyen de los Pobres / los desprecian o los maltratan / Alguien ha de pedir 

la palabra por ellos”, dice (Rodríguez, 1954: 191); “Porque, en vida de Bolívar, lo único que le pedí 

fue que se me entregase, de los Cholos más pobres, los más despreciados, para irme con ellos a los 

desiertos del Alto-Perú – con el loco intento de probar. Que los hombres pueden vivir como Dios 

manda que vivan” (Rodríguez, 1954: 349). Vale la pena hacer una pausa para que nos preguntemos: 

¿quiénes son los “desarrapados” hoy en día?, ¿y por qué?  

Quizás por eso es que, como señala Puiggrós, “La acusación de ‘loco’ a Rodríguez encierra una 

operación discursiva que consiste en no reconocer sus preguntas”, que suponían la “insostenibilidad 

de naciones independientes sin el basamento de un fuerte tejido social, que incluyera a las clases 

desposeídas”. (Puiggrós, 2011: 61)8 

Mientras, en el sur de Nuestra América, Sarmiento imaginaba a la instrucción como una “preparación 

para” la participación en la sociedad institucional, Rodríguez, por el contrario, concebía la unidad 

entre sujeto cultural, educativo y político. No hay “preparación para”. Rodríguez está convencido 

que la experiencia social y política es hoy (en el presente), y la hacen los sujetos políticos, en este 

caso, los pobres. Por eso “sus contemporáneos primero lo acusaron de borracho, de loco, de 

embaucador” (Puiggrós, 2005: 51).  

 
8 Quienes quieran ampliar y pensar la vigencia de este gran maestro, pueden hacerlo mirando el siguiente video de las Jornada “Simón 
Rodríguez, 250 años. Huellas y vigencia de un Maestro de Nuestra América” 
6/10/2019, CLACSO TV, recuperado de https://www.youtube.com/watch?time_continue=4&v=hF1Mgljm_bw&feature=emb_logo 

 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=4&v=hF1Mgljm_bw&feature=emb_logo


 

 

17 

 

Otra faceta que nos interesa evocar de Simón Rodríguez era la de su incansable vocación de viajar. 

Interesa en particular el viaje que realizó con Simón Bolívar por Europa. En 1804, Simón Bolívar (con 

21 años) ha quedado viudo; posiblemente estaba en una crisis emocional y emprende un viaje, como 

nosotros aquí, aunque de otro modo. Busca en Europa a su maestro Simón (ahora de 35 años), a 

quien logra localizar en Viena. Quizás, en ese reencuentro maestro/discípulo, era el destino de 

Bolívar lo que el maestro quería ayudar a que naciera, por lo cual le siguió a París. Fruto de ese viaje 

y de la influencia de su maestro, según el propio Libertador, será la decisión de retornar a la patria y 

conducir las luchas por la independencia. El viaje es educativo, es una experiencia pedagógica, se 

conocen distintos olores, distintos colores, diferentes sonidos, músicas, canciones, lenguas, modos 

de expresar el erotismo, religiones. Otras formas de vivir la fiesta, de comer y cocinar, de jugar, de 

enterrar a los muertos. Toda esa tierra recorrida, de tanta historia y de tan variado paisaje –como 

un retorno a la naturaleza– abre iniciativas y nuevas preguntas. Ya no es el maestro el que enseña; 

el pedagogo es el viaje. 

 

  

 

Datos biográficos de Simón Rodríguez 

Simón Narciso de Jesús Rodríguez nació en Caracas la noche del 28 de octubre de 1769 

y murió en Amotape, Perú, el 28 de febrero de 1854, a los 84 años. Fue el tutor, 

maestro y mentor del Libertador Simón Bolívar (1783-1830), quien decía que 

Rodríguez era el hombre más extraordinario del mundo. 

 



 

 

18 

 

La pedagogía oficial en Argentina: Domingo Faustino 

Sarmiento (1811-1888) y su amiga Juana Manso 

Entonces podemos decir que tenemos un pequeño mapa 

conceptual de las ideas que nutrieron a Sarmiento. No nos 

detenemos aquí en sus concepciones acerca de la “educación 

popular” y la “instrucción pública” [sugerimos para eso ver en la 

bibliografía complementaria los textos propuestos] en cuanto 

palancas de la inclusión social, sino la oposición binaria entre 

“civilización y barbarie” que ha sido incorporada en nuestras 

prácticas sociales y educativas, y que constituyen un obstáculo para abordar, comprender y actuar 

en un tiempo de crisis, conflictividad y complejidad.  

En su libro Facundo. Civilización y barbarie, como ustedes saben, Domingo Faustino Sarmiento 

(1811-1888) elabora un paradigma conceptual: explica los fenómenos socioculturales y políticos 

construyendo un par de conceptos opuestos que permiten captar diferencias fundamentales; en 

este caso, el concepto de civilización y el concepto de barbarie (presentes en el título de su obra). 

Civilización implica libertad, está ya en Buenos Aires con su industria y su población europea, que 

intenta realizar los últimos adelantos de la civilización del siglo XIX (cf. Sarmiento, 1982; Cap. 2: 63) 

y que es culta por ser europea (cf. Cap. 3: 75). Barbarie es esclavitud, que proviene de las provincias 

y avanza con Rosas sobre Buenos Aires, regresando y remedando los esfuerzos populares de la Edad 

Media (cf. Cap. 2: 63) y que es bárbara por ser americana (Cap. 3: 75).  

Ambos conceptos implican una noción de cultura que le sirve al autor para sostener la contradicción 

entre civilización y barbarie en términos de cultura e incultura. ¿Por qué? Se basa en razones de 

índole geográfico-naturales: la lucha entre civilización y barbarie es una lucha entre la ciudad y el 

desierto (cf. Cap. 4: 80). Esto llevará a Sarmiento a construir discursivamente una desertificación del 

otro, (la cultura popular), de las prácticas culturales determinadas por el ambiente geográfico-

natural.  

Esas condiciones geográfico-naturales son productivas de un tipo de modos de habitar el mundo 

que habitus constitutivo de prácticas sociales, culturales, educativas, y de formas políticas. El 

habitus es producto del paisaje, del territorio natural, sin equipamientos culturales fabricados; un 

paisaje constituido por una materialidad natural. Un habitus, a su vez, productor (en tanto sistema 

de disposiciones) de determinadas prácticas culturales propias del desierto y desiertas de cultura. El 



 

 

19 

 

terreno inculto, el desierto, ahoga las posibilidades de crecimiento de las ciudades civilizadas). 

Cuando Sarmiento se refiere a la in-cultura, lo hace en un gran número de veces en el sentido de in-

cultivado: habla de llano inculto, de terreno inculto (Cap. 1: 37), de superficie inculta (Cap. 1: 38). De 

este desierto, emerge el caudillo (cfr. Introducción: 22), como expresión de la cultura popular, tal 

como la ha conformado ese terreno peculiar, la naturaleza salvaje, la extensión inmensa. 

La naturaleza, para Sarmiento, es lo descomunal, o el reverso de la vida ciudadana “racional”. En 

ella se configura la “cultura popular”. La “resignación estoica para la muerte” como “uno de los 

percances inseparables de la vida” (Cap. 1: 27), como una consecuencia del determinismo natural, 

revela que la campaña imprime carácter, como medio en el cual nace, se cría y se forma este sujeto; 

pero también denuncia que la configuración del destino con vistas a la muerte, no es más que un 

producto de la “cultura racional”. 

La vida cotidiana de estos “cristianos salvajes, conocidos bajo el nombre de guachos (por decir 

Gauchos) (Cap. 1: 35), está amueblada por un tipo de equipamientos fabricados por la misma acción 

de la naturaleza: los cráneos de caballos, reventados en carreras forzadas que son su principal 

pasatiempo. En medio de ese ambiente se produce el habitus por medio de un tipo de educación 

rudimentario. 

¿Pero qué representa a su vez el gaucho? El gaucho es naturaleza; esto implica que no interviene en 

la naturaleza, que no la transforma; no hay “práctica” en su dimensión instrumental (como control 

y dominio racional sobre la naturaleza); por lo tanto, no hay “modernidad”. Es la naturaleza la que 

imprime su ley (cf. Cap. 1: 31). Este es uno de los más resistentes obstáculos para la organización 

política y “para el triunfo de la civilización europea, de sus instituciones y de la riqueza y libertad” 

(Cap. 2: 45). La naturaleza es la principal resistencia para la europeización. Y esto ocurre con la vida 

del gaucho, que se constituye por naturaleza, por determinismo, y no por el espíritu. El gaucho, en 

consecuencia, está indisciplinado. 

Así son vistos en las prácticas educativas, desde esta matriz de la “pedagogía oficial”, los otrxs: los 

niñxs y jóvenes son vistos muchas veces en las prácticas educativas como nuevas “hordas”, 

agrupamientos de “nuevos bárbaros” producidos por las características de la degradación cultural.  

En este marco, también las masas populares son catalogadas como hordas indisciplinadas, y la 

escolarización es una guerra contra ellas por medios no violentos. De allí que la “educación” en este 

tipo de pedagogías no se dirija al sujeto popular, sino a la “población”: categoría que implica la 

indeterminación sociopolítica por la vía del arrollamiento de los sujetos (Puiggrós, 1994). 



 

 

20 

 

La civilización y la barbarie son la metáfora del pensamiento sarmientino cuya influencia tiñe, como 

veremos en el Capítulo V dedicado a la primera infancia en De la Educación Popular, todos sus 

aportes en materia educativa. Para el caso de la educación infantil, su pensamiento unitario también 

se refleja en su desconfianza con respecto a la educación familiar, central en los primeros años, y 

sostiene la necesidad de la intervención estatal en la educación moral de los más chicos, confiando 

en la capacidad de las Salas de Asilo (que fueron su primer acercamiento al tema de la educación de 

lxs más chicxs) para el disciplinamiento: 

La educación moral de las Salas de Asilo se contrae especialmente a esta parte nueva de la enseñanza. 

La primera lección, y la más duradera porque es la más difícil, es la de aprender a atender. La maestra 

dice ¡silencio! y saca el reloj, para que puedan todos oír el golpe de la máquina, hasta que los niños se 

habitúan a oír desde sus asientos este imperceptible sonido” (1849: 233). 

Resulta necesario detenerse en esta obra cuya vigencia al visitar un jardín de infantes es ineludible. 

Los postulados que se instalan a fines del siglo XIX sobrevuelan los discursos acerca de la educación 

de lxs más chicos. Continuaba Sarmiento, al referirse a las intervenciones docentes: 

¿Quiere la maestra asegurarse de si los niños todos le atienden, mientras ella explica? Nada hay más 

sencillo: al mismo tiempo que habla, está escribiendo con un brazo círculos horizontales: todos los 

niños están haciendo otro tanto: repentinamente este movimiento se cambia por el de zapatero que 

cose, y repentino ha de ser el cambio. Toda la lección se da en esta continua agitación que mantiene 

en ejercicio el cuerpo, desarrolla los miembros, y muestra que la atención está fija” (Íbid.). 

Este efecto inmediato de imitación produce admiración en un hombre contrariado por sus deseos de 

educación para todos, siempre que sean los que él elija. Control, orden y reglas claras en almas 

dóciles que seguirán al adulto en todos sus movimientos a modo de entrenamiento hacia una actitud 

general capaz de habilitar la incorporación de una moral (para Fröbel protestante, en la versión 

argentina católica) con mayor docilidad. 

A Sarmiento le debemos el jardín de infantes y la mirada atenta acerca de las posibilidades de 

aprendizaje desde los primeros años a manos del Estado, postura que para la época era por demás 

progresista. Sin embargo, sus planteos resultan ajenos al espíritu de una educación emancipadora 

desde la cuna, y se acercan a la idea neoliberal de educar a los más chicos como sinónimo de 

disciplinamiento y control de las ideas.  



 

 

21 

 

Parte 2. Otras huellas. Juana Manco y José Martí. Nuestra América 

"Ni ¿en qué patria puede tener un hombre más orgullo que en nuestras 

repúblicas dolorosas de América,levantadas entre las masas mudas de indios, 

al ruido de pelea del libro con el cirial, sobre los brazos sangrientos de un 

centenar de apóstoles? De factores tan descompuestos, jamás, en menos 

tiempo histórico, se han creado naciones tan adelantadas y compactas”. 

(José Martí, Nuestra América, 1891) 

 

 

José Julián Martí Pérez (La Habana, 1853 - Dos Ríos, Cuba, 1895), a través de su revista para niños 

"La edad de oro", resignificó a la niñez como destinataria de mundos nuevos y de todos los mundos. 

Martí tuvo a las niñas y niños como sus lectores sin caer en infantilismos innecesarios. Imaginaba 

diálogos con las niñas y niños y para ellos pensó diferentes obras preocupado por mostrarles lo 

necesario para ser sujetos emancipados y protagonistas de la emancipación latinoamericana. Con 

belleza literaria, claridad y certeza históricas, ahondaba en temas profundos, como por ejemplo en 

"Tres Héroes", libro que aborda la vida de San Martín, Bolívar e Hidalgo. Su interés era que “los niños 

americanos [supiesen] cómo se vivía y cómo se vive hoy en América y en las demás tierras (…). Para 

los niños trabajamos porque son los que saben querer, porque los niños son la esperanza del mundo” 

(Martí, en Nassif, 1993:809). Martí estaba convencido de la importancia de formar a los niños como 

los hombres de la lucha del futuro. 

Años después, el cubano Martí publica su ensayo Nuestra América, en 1891 (viviendo en Estados 

Unidos), se inscribe en ese mismo género en el cual escribieron sus ideas desde Simón Rodríguez a 

Sarmiento, desde Rosario Vera Peñaloza a Olga Cossettini. El valor pedagógico y político de la obra 



 

 

22 

 

no se tradujo en acciones o en un proyecto político-educativo. Sin embargo, nos interesa rescatar 

algunas ideas, definiciones de "educación” que retomaremos en otras etapas. Escribe Martí: 

● "Educar es dar al hombre las llaves del mundo, que son la Independencia y el amor...” 

● "Educar es depositar en el hombre toda la obra humana que le ha antecedido; es hacer a 

cada hombre resumen del mundo viviente [...] 

● [...] habilitación de los hombres para obtener con desahogo y honradez los medios 

indispensables de la vida en el tiempo en que existen [...]” 

● “ponerlo a nivel de su tiempo[...] prepararlo para la vida[...]” 

Vemos en esta muy breve selección dos ideas centrales de los roles maestro/a-alumno/a: 

● El maestro: el acto pedagógico es para Martí una relación, un vínculo material entre seres 

humanos que se debe alimentar con el amor. Los maestros deberán ser capaces de "abrir 

una campaña de ternura y de ciencia” (Martí, 1953, vol. II: 515, en Nassif, 1993). La 

educación era, para Martí, un acto de creación y el agente principal de ella, es el maestro. 

● El/la alumno/a: hay distintos momentos de su desarrollo, se trata de un proceso que no 

hay que perturbar, de modo que las escuelas debían ser "casas de razón” para acompañar 

a los niños y niñas a desplegar su propio pensamiento con el acompañamiento juicioso 

de los maestros. 

● Situarse en el tiempo propio de cada quien: "[...] es criminal el divorcio entre la educación 

que se recibe en una época y la época misma” (Martí, 1953, vol. II:507, en Nassif, 1993). 

Al mismo tiempo ya Martí habla de otra categoría que será central en el pensamiento pedagógico 

latinoamericano varias décadas después de su muerte: la educación popular. Para él, la educación 

era la base del progreso de los pueblos y la definía de la siguiente manera: "Educación popular no 

quiere decir exclusivamente educación de la clase pobre, sino que todas las clases de la Nación, que 

es lo mismo que el pueblo, sean bien educadas” (Martí, 1953, vol. II: 510, en Nassif, 1993). Si bien 

desde perspectivas muy diferentes, también por nuestra tierra será Sarmiento quien piense y escriba 

esta categoría de la educación popular, aunque al sujeto que incluye en esa propuesta es distinto, 

como se señaló antes. En su extraordinaria obra ensayística Facundo excluye: a los gauchos, a los 

indios, a aquellos que considera "bárbaros” y cuya cultura popular entiende como enemiga del 



 

 

23 

 

progreso y la civilización, de acuerdo al modelo que propone construir, siguiendo modelos externos 

de otros contextos.  

 

  
Quienes quieran ampliar sobre este punto, pueden ver el siguiente material (no es 

de carácter obligatorio) sobre Martí de la serie Maestros de nuestra América 

 

 

 

 

 

 

 

¿Quién era Juana Manso? 

 

Juana Manso la mujer fuera de su tiempo 

https://www.youtube.com/watch?v=Tph_TeGiZgQ 

 

Juana Paula Manso de Noronha nació en Buenos Aires el 26 de junio de 1819. Su familia sostenía 

ideas contrarias a Juan Manuel de Rosas, por lo que se exiliaron primero en Montevideo, Uruguay,y 

luego en Brasil. Su mirada de la sociedad y la educación extendió fronteras territoriales e ideológicas, 

manteniendo posturas libertarias (concepto que no se desarrollará acá pero no es equivalente al 

sentido que en la actualidad se le da en algunos ámbitos de la cultura mediática y en redes sociales 

en Argentina) . Se inició como docente en una habitación de su casa con el "Ateneo de Señoritas" 

donde educaba a las niñas de la elite de Montevideo. Fue escritora, periodista (dirigió durante dos 

décadas la revista Anales de la educación común, fundada por Sarmiento en 1858 y aún vigente en 

https://www.youtube.com/watch?v=raaWcsCHWCs
https://www.youtube.com/watch?v=Tph_TeGiZgQ


 

 

24 

 

la Dirección General de Cultura y Educación de la provincia de Buenos Aires, si bien con 

interrupciones) y llegó a ser una mujer que subió a los púlpitos destinados en su época solo a los 

hombres.Juana, al igual que Sarmiento, conoció los sistemas educativos en su estadía en Estados 

Unidos y pronto atendió la importancia de la educación mixta, el movimiento de los cuerpos. 

"¡Decís, la mujer es vanidosa, voluble, falsa, ama los trapos, los brillantes, no hay que pensar en 

casarse porque es la ruina del hombre! ¿Y vosotros, ricos, por qué no la educáis ilustrada, en vez de 

criarla para el goce brutal? ¿Y vosotros, pobres, por qué le cerráis torpemente la vereda de la 

industria y el trabajo, y la colocáis entre la alternativa de la prostitución o la miseria?" 

En el número dos de su periódico Albúm de Señoritas escribía: 

Inútil es decir á los hombres: sois libres sino se les enseña á serlo. Es 

desde los tempranos días de la niñez, que se debe inspirar el amor a 

la justicia, el respeto de sí mismo, la susceptibilidad de la conciencia 

que no permite transigir. El conocimiento exacto y práctico de esos 

mismos deberes, para que llegue un día en que no sea necesario 

simbolizar la ley con la bayoneta, en que los soldados tengan una 

única misión guarnecer nuestras fronteras de los indígenas, en que 

el ciudadano sea el mejor defensor del orden, respetando las 

instituciones oír su sola fuerza moral; á ese resultado solo se llega al pueblo. 

Sarmiento la nombró directora de la Escuela Normal Mixta N° 1, primera escuela en que ambos sexos 

compartían las aulas , por lo que Manso fue muy criticada y resistida por los sectores más 

conservadores. Desde 1865, Juana estuvo, además, a cargo de la mencionada revista Anales de la 

Educación Común, vehículo para expresar sus ideas sobre educación popular, acerca de la 

importancia de la creación de jardines de infancia y la difusión de sus ideas republicanas. Fundó el 

primer jardín de infantes subvencionado en la Ciudad de Buenos Aires y la primera biblioteca popular 

en Chivilcoy, provincia de Buenos Aires, en el año 1866. Sus ideas se apoyan en: 

Como dijimos en nuestro artículo anterior, la educación debe basarse sobre cimientos sólidos, y partir 

de un punto esencial. -¿Cuál debe ser ese punto?  

[...] Hombres sanos del cuerpo, ilustrados, morales y laboriosos, formarán siempre, una grande nación; 



 

 

25 

 

porque el aspecto exterior de sus ciudades será digno de ellos, y porque las leyes y los usos de ese país 

serán su obra; y esa como consecuencia natural será análoga a los principios de ellos.  

No es confiando la educación de la infancia a la inspiración de los profesores, que ni siempre son lo 

que deberían ser, que se alcanza un buen resultado; por eso hemos dicho que sería el gobierno el que 

debería escribir el reglamento interior de las escuelas, darle fuerza de ley en lo que respecta las bases 

esenciales de la educación moral y física, tanto de los establecimientos nacionales como de las escuelas 

particulares, libres las últimas de adoptar los métodos que mejor les conviniese, pero no de adoptar 

otros libros que aquellos considerados como los más apropósito para formar el alma e ilustrar el 

espíritu.”  

[...] En una sociedad como la nuestra, a cuyo análisis resiste entrar nuestra pluma, porque sentimos el 

rubor de la vergüenza en el rostro, en nuestro país, donde en 22 años de tiranía, la clase pobre está 

habituada al lenguaje más repugnante e inmoral, donde la infancia misma usa de ese horrible lenguaje, 

y donde parece extinta la piedad, la moral, la religión, creemos que las pocas horas pasadas en una 

escuela, con el contacto de las calles y aun de sus propias familias, no es suficiente a desarraigar esos 

hábitos funestos, ni a morigerar los niños.  

(Juana Manso. Del Álbum de Señoritas .Tomo I. Nº 3. Buenos Aires, 15 de enero de 1854) 

 

 

   

 

Para seguir conociendo a Juana les proponemos la línea de tiempo de Canal 

Encuentro: 

https://www.youtube.com/watch?v=pNL6Sa6IopQ 

 

Juana muere a los 55 años, en Buenos Aires, el 24 de abril de 1875, sola y empobrecida en una 

sociedad que la confinó al olvido y al desprecio por sus ideas. 

 

  

 

En síntesis: 

Algunos hitos de la historia latinoamericana condicionan hoy nuestras prácticas y 

explican algunas de las tensiones y desafíos que afronta la educación y la escuela. Las 

tradiciones de las que se nutrió Sarmiento, quien marcaría a toda la pedagogía oficial 

https://www.youtube.com/watch?v=pNL6Sa6IopQ


 

 

26 

 

argentina, se originan en la Modernidad, con la ruptura del paradigma humanista y el 

proceso de desarrollo del capitalismo en el siglo XVII, hasta imponer su modelo 

hegemónico. Así se construyó un campo pedagógico y un modelo escolar que hemos 

naturalizado, que plantea: la homología entre escuela y todo proceso educativo; la 

matriz eclesiástica y moralista; la masificación del sistema escolar; la consideración 

del sujeto latinoamericano como un “bárbaro” a ser cultivado y sometido. Asimismo 

planteó, en pos de “proteger” a las niñas y niños, un modelo escolar centrado en las 

maestras y maestros, en los programas, los manuales y la cultura escolar. La escuela, 

de este modo, se irá divorciando de la vida y del mundo, de otros espacios educativos 

y de las manifestaciones de la cultura popular. A la vez, los maestros pasarán a ser los 

modelos a imitar, la representación del ideario del deber ser. El positivismo y el 

cientificismo influyen en el normalismo. 

 

 

Nos despedimos hasta la próxima clase, con esta canción de la poeta, compositora y cantante chilena 

Violeta Parra, "Arauco tiene una pena”. 

¡Hasta la próxima! 

 

Foro de presentación en conjunto 

 

   

Una vez leída la clase y los materiales audiovisuales incorporados, leer los 

textos de la Bibliografía sugerida, las y los invitamos a presentarse 

brevemente en el Foro contando quiénes son, dónde están dando clase 

(provincia, localidad, Nivel, modalidad) y cómo los está afectando el 

contexto pandémico en su práctica. Si quieren, pueden acompañar 

compartiendo allí alguna canción o imagen (solo la letra o en soporte 

audiovisual) que le resulte significativa en tal sentido. 

Tiempo de entrega: hasta la publicación de la siguiente clase. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=8Te_CJHglyY
https://aulainfod.infd.edu.ar/foros.cgi?wAccion=vertema&wIdPost=85719&id_curso=7610


 

 

27 

 

Bibliografía recomendada  

● Dufourmantelle, Anne (2021). Potencia de la dulzura. Buenos Aires: Nocturna. 

● Huergo, J. (2009). Hegemonía: un concepto clave para comprender la comunicación. 

Recuperado de http://fordocsalud.blogspot.com.ar/2009/06/hegemonia-un-concepto-

clave-para.html, consultado febrero 2015. 

● Huergo, J. (2017). Las luchas por la emancipación y la formación del sujeto latinoamericano: 

Simón Rodríguez (1769-1854). En La educación y la vida. Un libro para maestros de escuela 

y educadores populares, pp. 124-136 La Plata, Argentina: EPC, Facultad de Periodismo 

UNLP. Recuperado 

de https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/la_educacion_y_la_vida_ebook-

1.pdf 

● Puiggrós, A. (2005). “14. Un encuentro que no fue” y “15. La cuestión de los orígenes”. 

En De Simón Rodríguez a Paulo Freire, Bogotá, “Premio Andrés Bello” 2004, pp. 59-64. 

Disponible 

en https://docs.google.com/document/d/1ysl_Ios51cys1k3FwLvplWPaWJsnpdQ76p6pY-

tCpVk/edit?usp=sharing  

 

Bibliografía referenciada y ampliatoria 

● Dussel, Enrique (2007). Para una erótica latinoamericana, Caracas, Fundación Editorial el 

perro y la rana. Recuperado de 

https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros/27.Para_una_erotica_latinoamericana.pdf  

● Freire, Paulo. [1993] (2008). Cartas a quien pretende enseñar. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Huergo, Jorge. (2001) “Comunicación y Educación: aproximaciones”, en 

Comunicación/Educación. Ámbitos, prácticas y perspectivas. La Plata, Ed. de Periodismo y 

Comunicación, Ed. renovada. Recuperado de 

https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/huergo-comunicacic3b3n-

educacic3b3n-aproximaciones1.pdf  

● Jauretche, Arturo (1999). Manual de Zonceras Argentinas. Buenos Aires: Corregidor, Tomo 

II. 

Laclau, Ernesto, (2014). Los fundamentos retóricos de la sociedad. Buenos Aires: FCE. 

http://fordocsalud.blogspot.com.ar/2009/06/hegemonia-un-concepto-clave-para.html
http://fordocsalud.blogspot.com.ar/2009/06/hegemonia-un-concepto-clave-para.html
https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/la_educacion_y_la_vida_ebook-1.pdf
https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/la_educacion_y_la_vida_ebook-1.pdf
https://docs.google.com/document/d/1ysl_Ios51cys1k3FwLvplWPaWJsnpdQ76p6pY-tCpVk/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1ysl_Ios51cys1k3FwLvplWPaWJsnpdQ76p6pY-tCpVk/edit?usp=sharing
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros/27.Para_una_erotica_latinoamericana.pdf
https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/huergo-comunicacic3b3n-educacic3b3n-aproximaciones1.pdf
https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013/03/huergo-comunicacic3b3n-educacic3b3n-aproximaciones1.pdf


 

 

28 

 

● Martínez, Marcela (2021). El problema de la atención. Buenos Aires: Red Editorial. 

● Nassif, Ricardo “José Martí (1853-1895)”, Perspectiva: revista trimestral de educación 

comparada, París, UNESCO, Oficina Internacional de Educación, vol. XXIII, n° 3-4, 1993, pág. 

808-821 

● Puiggrós, Adriana (1998). La educación popular en América Latina. Orígenes, polémicas y 

perspectivas. Buenos Aires: Miño y Dávila Editores. 

● Puiggrós, Adriana y Marengo, Roberto (2013). Pedagogías: reflexiones y debates,, Bernal, Quilmes: 

Universidad Nacional de Quilmes. 

● Puiggrós, Adriana y De Alba, Alicia (2022). Diálogos imprescindibles en educación, en Alesso, Sonia, 

Yasky, Hugo, Ewards, Daniel, et al. ¿Qué docencia para estos tiempos? A 100 años del nacimiento 

de Paulo Freire. Ctera. Caba: 2022. 

● Sarmiento, Domingo F. (1982). Facundo. Civilización y barbarie [1845], Madrid, 

Hyspamérica. 

Sarmiento, Domingo F. (1988). Educación popular [1849]. Buenos Aires: Banco de la 

Provincia de Córdoba. 

● Segato, Rita, entrevista “Una falla del pensamiento feminista es creer que la violencia de 

género es un problema de hombres y mujeres”, 22 septiembre, 2017, por Redacción La 

Tinta. Recuperado de https://latinta.com.ar/2017/09/rita-segato-falla-pensamiento-

feminista-violencia-genero-problema-hombres-mujeres/ 

● Funes, Patricia (s/f). América Latina. Los nombres del nuevo mundo, Ministerio de 

Educación, Ciencia y Tecnología, Programa de Capacitación Multimedial, pág. 6. 

Recuperado de http://www.educ.ar/sitios/educar/recursos/ver?id=70595  

 

Material en video: 

-Simón Rodríguez, Serie Maestros de América Latina, Canal Encuentro. Link: 

https://www.youtube.com/watch?v=xXsSBuDxo1g  

 

-DOMINGO FAUSTINO SARMIENTO- Serie Maestros de América Latina, Canal Encuentro. 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=De7_PqIUKvU  

 

 

https://latinta.com.ar/2017/09/rita-segato-falla-pensamiento-feminista-violencia-genero-problema-hombres-mujeres/
https://latinta.com.ar/2017/09/rita-segato-falla-pensamiento-feminista-violencia-genero-problema-hombres-mujeres/
http://www.educ.ar/sitios/educar/recursos/ver?id=70595
https://www.youtube.com/watch?v=xXsSBuDxo1g
https://www.youtube.com/watch?v=De7_PqIUKvU


 

 

29 

 

Créditos  

Autor/es: Mónica Fernández Pais y Cintia Rogovsky 

Cómo citar este texto:  

Fernández Pais, M. y Rogovsky, C. (2023). Clase Nro. 1: El Requerimiento, parir la América mestiza. 

Pedagogías latinoamericanas. Los procesos educativos en clave emancipatoria. Curso Pedagogías 

latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos, 2023. Buenos Aires: Ministerio de Educación 

de la Nación.  

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

 

30 

 

Módulo 1: Pedagogías latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos 

 

Clase 2: Precursoras y precursores 

 

Parte 1. Huellas de Mariátegui, Warisata y Taborda. Imágenes del pensamiento de Jesualdo, las 

hermanas Cossettini y Luis Iglesias.  

Parte 2. Lxs únicxs privilegiadxs. La formación docente desde una mirada nacional, popular, feminista 

y latinoamericanista. Expansión del sistema educativo, la secundaria y la universidad obrera.  

Parte 1. Huellas de Mariátegui, Warisata y Taborda.Imágenes del 

pensamiento de Jesualdo, las hermanas Cossettini y Luis Iglesias 

 

[...] La humanidad espera algo más de nosotros que esa imitación 

caricaturesca y en general obscena. 

(Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, 1961) 

 

Hola a todas, todos y todes. ¿Seguimos nuestro viaje pedagógico? Les recordamos que nuestro 

recorrido no se ciñe necesariamente a una cronología histórica, sino que intenta observar algunas 

cuestiones estratégicas y acontecimientos significativos, aunque, por supuesto, estos se inscriben en 

un contexto. Antes de avanzar, les recordamos que quizá les resulten un poco largas las clases, pero 

intentamos que no tengan que leer otros materiales de manera obligatoria y les invitamos a disfrutar 

de material fílmico y de seguir apuntando las reflexiones y deseos que nos hacen sentir parte de la 

Patria Grande. 

En esta clase ingresamos de manera algo arbitraria, como ocurre con cualquier relato, al cambio del 

siglo XIX al XX. La mayoría de los acontecimientos que tratamos transcurren en lo que hoy es territorio 



 

 

31 

 

argentino, aunque no podemos ignorar que la construcción de la nación fue un largo proceso que 

supuso no solo la Conquista, sino las luchas por la independencia, el fracaso de la construcción de la 

Patria Grande, las guerras civiles del siglo XIX. En el fragor de las batallas, los pensamientos no 

estuvieron ausentes. Asumimos que las elecciones no están libres de arbitrariedad, pero aun así nos 

animamos a recorrer el ideario de algunos de los hombres y mujeres que pensaron a la educación 

como herramienta para construir un mundo mejor... 

 

Huellas de José Carlos Mariátegui 

 

José Carlos Mariátegui en 1929 

Nuestro recorrido nos lleva hasta Perú, para explorar el pensamiento de otro gran referente de la 

pedagogía latinoamericana: José Carlos Mariátegui. 

Mariátegui no fue un maestro o un pedagogo de carrera profesional, pero ha aportado en gran 

medida a la construcción de la pedagogía emancipatoria. En sus reflexiones se ocupó de la enseñanza 

en sus diversas expresiones: “…la educación primaria, la educación artística, la laicidad, la libertad de 

enseñanza, los métodos pedagógicos y las condiciones de trabajo docente” (Cano, 2012) y 

comprendió la educación como un hecho social en una compleja relación que iba más allá de las 

instituciones de educación formal. Pero quizá lo más importante para mencionar en este rápido 

recorrido son sus ideas socialistas, aunque no centradas en el socialismo europeo, que conoció en su 

militancia y su estadía en ese continente, sino en la cuestión indígena, en la América mestiza, en la 

promoción y difusión de un pensamiento latinoamericano, que expresó por medios de difusión muy 



 

 

32 

 

potentes, como fue, por ejemplo, la revista Amauta. 

 

Algunas ideas sobre JOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI. Serie Maestros de 

América Latina, Unipe. 

https://www.youtube.com/watch?v=OylJbxm0x_o 

 

Diferenciar el problema de la Universidad del problema de la escuela es caer en un viejo privilegio de 

clase. No existe un problema de la Universidad, independiente de la escuela primaria o secundaria. 

Existe un problema de la educación pública que abarca todos sus compartimentos y comprende todos 

sus grados.  

(Mariátegui, [1925]-2001, p. 62 en Cano, 2012, p.2) 

Pensar la Universidad como parte de un sistema integral de educación rompía, en principio, con las 

bases de la autonomía universitaria y, además, ponía de manifiesto las bases elitistas de su 

composición y de su reproducción. En este sentido, consideramos importante pensar categorías que 

solemos usar al hablar de educación universitaria, como la de autonomía, desde sus distintas 

interpretaciones, de manera situada y en contexto. 

Mariátegui advirtió, sin embargo, que era necesario poner la mirada y el foco de atención en los 

métodos que se utilizaban para enseñar más que en los docentes. No prosperarán las luchas 

pedagógicas que se propongan ir en contra de los malos profesores en lugar de atentar contra los 

malos métodos. Para revisarlos, proponía prestar especial atención a que lo fundamental en todo 

acto educativo es la relación pedagógica, el vínculo entre maestros y alumnos, en el que los maestros 

tienen un lugar fundamental, pero no único.  

 

Para él, una preocupación central en educación es la cuestión de la 

desigualdad. Para ello aportó, como dice Cano, una mirada más amplia 



 

 

33 

 

que la cuestión del acceso y le dio importancia, además, a contenidos, 

metodología y desigualdad económica y política como base de la 

desigualdad educacional. Para él, tanto el problema del analfabetismo 

indígena y de la educación en general no puede ser abordado sin pensar 

que la democratización de la enseñanza de un país debe vincularse a la 

democratización de su economía y lo que, desde su visión marxista, 

considera como su “superestructura política”. 

 

Huellas de Saúl Taborda  

“La antesala de cuarenta años en que se prepara la 

emancipación no se hace en los cuarteles, sino 

en las aulas. Nuestro choque con España no lo 

preparan los generales, sino los universitarios”. 

(Germán Arciniegas, Nuestra América es un ensayo, 1962) 

  

 
Quienes quieran ampliar en este punto, pueden ver el siguiente material acerca 

de la Reforma Universitaria, que nació en Córdoba en 1918 y se expandió a 

América Latina, aunque parte de su espíritu transformador aún pueda 

considerarse una asignatura pendiente en muchos aspectos. Nos interesa 

destacar allí la impronta del movimiento estudiantil, el protagonismo juvenil y 

la perspectiva latinoamericanista que tuvo, así como el carácter de pensar a la 

universidad integrada y en articulación con el proyecto de nación y la ampliación 

de derechos. La idea de autonomía universitaria y de libertad de cátedra debe 

inscribirse en ese contexto. La gratuidad de la que hoy gozamos, habrá de 

esperar hasta 1949, que se consagró durante el primer gobierno de Perón 



 

 

34 

 

mediante el Decreto N° 29.33 que suprimió el arancelamiento. En 2015, 

mediante una reforma de la Ley de Educación Superior impulsada por la 

entonces diputada nacional Adriana Puiggrós, por primera vez se sostuvo en la 

historia legislativa a la educación superior como “derecho universal” (Rinesi, 

2018, p. 71). 

https://www.youtube.com/watch?v=nsHYImNRqDQ 

El material audiovisual no es de carácter obligatorio. 

Saúl Alejandro Taborda (1885-1944) fue un pedagogo argentino, nacido en Córdoba, que, al enlazar 

prácticas educativas tradicionales con el pensamiento revolucionario cultivado al calor de la Reforma 

Universitaria (de la cual fue un activista destacado), significó una auténtica ruptura con las matrices 

que guiaban la práctica educativa de su tiempo y, como muchos educadores y educadoras, escribió 

sus ideas y experiencias pedagógicas, una práctica que en este viaje nos gusta destacar, porque nos 

parece importante señalar la necesidad de que seamos las y los educadores que poblamos las aulas, 

en nuestro rol de intelectuales y actores de promoción cultural, quienes escribamos la pedagogía de 

este tiempo, con sentido prospectivo.  

 

¿Qué opinan? Muchas y muchos de ustedes estarán pensando que además de todo 

ese trabajo no reconocido que hacemos en la docencia, encima escribir… pero si 

no escribimos nosotros, y al escribir reflexionamos con otros acerca de nuestras 

prácticas, proyectos, críticas, experiencias ¿quién lo hará? Poner a circular la 

palabra es quizá el mayor desafío que tenemos como educadoras y educadores, 

un rasgo común en la mayoría de las pedagogías emancipatorias. Se trata también 

de tomar la palabra –Rinesi (2018) señala que esta expresión alude principalmente 

a tomar la palabra ante otras y otros, en aulas, asambleas, sindicatos, espacios 

colectivos–, y ocupar el espacio discursivo, así como es nuestra responsabilidad 

habilitar a nuestras y nuestros estudiantes en ese sentido; un desafío es también 



 

 

35 

 

leernos entre nosotras y nosotros, leer a nuestros colegas, escribir... Por eso nos 

parece fundamental que se lean en los Foros de estas clases, además. Construir de 

este modo un conocimiento colectivo. “[...] porque la política es tanto ponerse a 

hablar ante los otros, comprometer la propia palabra ante los otros, como avisarles 

a esos otros que lo que ellos dicen, que la palabra que ellos comprometen ante 

nosotros, no nos es indiferente.” (Rinesi, 2018, p. 38) 

 

Reconectar lo cultural y lo político 

Taborda fue de aquellos que tomaron la palabra y que, además, promovieron la palabra de otras y 

otros. Él hará una crítica al pensamiento de Domingo F. Sarmiento (1811-1888) y a la política 

educativa “oficial” basada en la oposición civilización y barbarie. Pero no se trata de enaltecer a la 

llamada “barbarie”. Es otra cosa. En primer lugar, rescata las prácticas culturales, que él llama 

“tradicionales”, no por nostalgia o porque vea allí, de modo romántico, una “pureza cultural” en el 

pasado perdido. Más bien, intenta desmontar la operación de invisibilización llevada adelante por el 

relato del liberalismo fundacional, que disoció las prácticas culturales populares de los procesos 

pedagógicos; o, en términos político-culturales: la tradición y la revolución. ¿Por qué le interesa 

reconectarlas? Considera que es necesario vincular políticamente al pensamiento con la vida 

cotidiana, ya que observa que: 

Un extraño apoliticismo ha hecho camino en la intelectualidad argentina. (Los intelectuales) se 

clausuran en un limbo en cuyo clima lo inmediato y cotidiano carece de sentido y de estimación. Tanto 

que en nuestra realidad concreta esta actitud cobra ya los pronunciados relieves de una escisión entre 

el pensamiento y la vida.  

(Taborda, 1933, p. 18) 

 



 

 

36 

 

 

El programa de pensamiento de Saúl Taborda tiene como propósito el 

desarrollo de una articulación entre la cultura comunal (que él denomina 

“lo facúndico” en alusión a las características que Sarmiento le atribuye al 

caudillo) y lo político. 

 

La crítica de la pedagogía oficial 

Ante todo, Taborda critica los “ideales” de la pedagogía “oficial” (la pedagogía de Sarmiento, el 

normalismo-positivista y el ideario del Centenario que analizamos antes), centrados en lo que él 

llama “idoneidad” y “nacionalismo”, que sirven a los intereses dominantes de la burguesía en cada 

etapa (Taborda, 1951, II: 45 sgts.). Las grandes estrategias educativas adoptadas por las políticas 

escolares argentinas se basan en esos ideales de idoneidad y nacionalismo, que son impuestos por el 

capitalismo occidental. Al sostenerse desde los sectores dominantes estos ideales, se escamotean las 

prácticas culturales, entre ellas el hecho educativo comunal –que Taborda rastrea en la historia de 

las comunas argentinas. Esos ideales están fundamentados en una pedagogía sometida a los 

designios del proyecto político hegemónico, conformada por un minucioso y poderoso andamiaje 

institucional y por la recurrencia de un “discurso del orden” político educativo. 

A su vez, Taborda critica fuertemente el perfil racionalista del sistema escolar y el discurso 

pedagógico hegemónico, en cuyo optimismo pedagógico no cree. Para él las contradicciones sociales 

son el corazón de las sociedades de clases, por lo que todas sus producciones, y por supuesto también 

la escolar, se corresponden y reproducen ese estado de cosas. En consecuencia, la educación, en la 

medida en que permanezca aislada de la política, no podrá transformar a la sociedad, ni producir, 

diríamos nosotros, un sujeto pedagógico crítico capaz de llevar adelante esas transformaciones, que 

solo pueden posibilitarse por la vía de la construcción política, articulada a la educación. Es desde ese 

ideario que critica a Sarmiento, en su diseño de una pedagogía “oficial” que dejó afuera las 

manifestaciones culturales y educativas anteriores (justamente a lo que Taborda llama “pedagogía 

comunal”), pero no por razones específicamente educativas, sino por motivos políticos.  

Hemos visto acá como, desde la Conquista hasta comienzos del siglo XX, la pedagogía oficial 

latinoamericana intentó contribuir al borramiento de las múltiples identidades del sujeto 



 

 

37 

 

latinoamericano, para sustituirlo por un ideal de sujeto pedagógico que respondía al imaginario del 

hombre (modelo patriarcal) blanco, europeo, burgués, como ciudadano de la república. La diversidad 

de naciones, prácticas culturales, lenguas, universos vocabulares e identidades latinoamericanas 

quedaban excluidas en los discursos, sistemas legales y de gobierno y administración de la educación, 

así como en las prácticas escolares. Parte de esto se refleja en el problema de la concepción de un 

país federal y no centrado en la capital, en el puerto de Buenos Aires y en los problemas de ciertos 

sectores sociales. En la actualidad basta con observar los temas y discursos dominantes acerca de la 

agenda educativa en los medios de comunicación nacionales para verificar hasta dónde llegan las 

marcas de estas ideas hegemónicas.  

El proyecto pedagógico oficial planteaba además una gramática racionalista del ser, un estatuto de 

la niñez como proyecto futuro y de la escuela como un espacio aislado (y controlado) de la 

conflictividad de lo político. Borrar la identidad es una operación que, al mismo tiempo que no 

reconoce la diversidad, pretende borrar las diferencias (Mouffe, 2007, p. 23). Todo orden político, 

debido a la naturaleza hegemónica de los ordenamientos sociales que resultan, a su vez, “de una 

serie de prácticas que intentan establecer (precisamente) orden en un contexto de contingencia”, se 

basa, en consecuencia, en algún tipo de exclusión. 

El lenguaje es lo que nos constituye como sujetos, lo que configura el mundo de sentidos, referencias 

y representaciones mediante las cuales accedemos a la verdad –entendida como “los efectos de 

compromisos narrativos con el mundo (Mc Laren, 1998)– al conocimiento, a la experiencia incluso. 

Entonces, ¿qué subjetividades propicia este dispositivo totalitario de negación del otro? El pedagogo 

canadiense Peter McLaren –discípulo de Paulo Freire y uno de los fundadores de la Pedagogía 

Crítica– sostiene que la subjetividad es “un proceso de mediación entre el ‘yo’ que escribe y el ‘yo 

que es escrito’, y se encuentra de tal modo envuelta simultáneamente en capas discursivas que tanto 

nos enquistan como nos despliegan: ‘nos esclavizan y nos liberan’” (1998). De modo que la escuela, 

inmersa en procesos de colonialidad propios de la Modernidad capitalista nacida en la Conquista, 

vino a reforzar estos dispositivos de opresión y negación de la otredad.  

Miles de latinoamericanas y latinoamericanos de naciones indígenas, afrodescendientes, mulatas, 

mulatos, de comunidades rurales, de pescadores, en las selvas, isleños, o sencillamente hijos de una 

inmigración obrera no calificada, ingresarán a la lógica de la exclusión también en el sistema escolar 

oficial. 



 

 

38 

 

 

 

La lengua quichua no tiene conjugaciones, sino que se adjudican 

cualidades a los sustantivos. Esta es la clave de la mentalidad indígena. Al 

mismo tiempo la lengua conserva la persistencia de una cosmovisión 

sagrada del mundo, y el sujeto no se altera en la acción. (Kusch, Rodolfo, 

"América Profunda”, p. 109, Editorial Fundación Ross, "Obras Completas”, 

Rosario, 2007) 

 

De modo que el problema de la identidad está profundamente ligado al tema de la lengua (o las 

lenguas) y su enseñanza. Seguramente, algunos de ustedes tendrán experiencias de trabajo en 

escuelas con población bilingüe, o habrán vivido experiencias donde niñas y niños en cuyos hogares 

se habla solamente una lengua no oficial, y son confrontados con prácticas educativas que les 

producen un extrañamiento. ¿Alguna vez tomaron una clase o fueron a una conferencia en una 

lengua extranjera y sin traducción? El reconocimiento del universo vocabular y cultural de la otra, del 

otro, es una condición fundamental para que se produzcan aprendizajes. El discurso médico o 

biologicista, cuando se lo intenta aplicar para diagnosticar problemas de aprendizaje o evaluaciones 

sin mediar un debate pedagógico crítico, suele arrojar resultados absurdos. Niñas y niños que a 

comienzos del siglo XX eran calificados como “lentos”, “tontos”, “perezosos”, por falta de formación 

o capacitación docente y del dispositivo escolar para reconocer que se trataba de niños que no 

estaban alfabetizados en español, por ejemplo. ¿Se les ocurren ejemplos de problemas similares 

actuales? 



 

 

39 

 

El reconocimiento y/o la incorporación en muchas leyes y sistemas de enseñanza del continente del 

plurilingüismo, bilingüismo, problema que había sido abordado desde algunas pedagogías ya en siglo 

XIX y XX, apenas comienza en algunas de las naciones cuya población es mayoritariamente indígena, 

como Bolivia, y probablemente retroceda allí y en otras debido a la coyuntura política que atraviesan. 

Desde nuestro campo tenemos que considerar estos problemas como parte de los desafíos de 

trabajar con poblaciones plurilingües, diversas, capaces de alojar la alteridad, incluso con tensiones 

y dificultades, como condición de una educación democrática que empieza en las aulas, pero también 

ocurre en otros ámbitos como los medios de comunicación, las redes, es decir, ámbitos dominados 

por (discursos, y prácticas entendidas también como tales) algunas corporaciones empresarias que 

educan y construyen sentidos en los dispositivos neoliberales actuales. 

 

Huellas de Warisata. Elizardo Pérez y Avelino Siñani 

“Gracias a la vida que me ha dado tanto 

Me ha dado el sonido y el abecedario 

Con él las palabras que pienso y declaro 

Madre, amigo, hermano, y luz alumbrando 

La ruta del alma del que estoy amando”. 

(Violeta Parra, poetisa latinoamericana, 1967) 

El viento sopla en la montaña, otrora el corazón latifundista de Bolivia, cerca del Lago Titicaca, a más 

de 3000 mts de altura. Se encuentra allí la que fuera la primera Escuela Indígena de Bolivia, Warisata. 

Entre 1930 y 1940, el maestro paceño blanco Elizardo Pérez y el maestro indígena Avelino 

Siñani llevaron adelante una extraordinaria experiencia pedagógica que de algún modo sintetizó y 

expresó la cosmovisión andina, las gramáticas del estar siendo, con experiencias comunitarias de 

educación, arte y trabajo. En el medio, entre aquel mundo y el actual, se encuentra gran parte de la 

historia de nuestra América del siglo XX y comienzos del XXI: la represión indígena en los cuarenta 

por parte de los terratenientes, el cierre de la escuela donde las y los indias e indios pobres se 

atrevieron a aprender a leer y escribir la lengua del amo –lo cual se castigaba mediante la violencia 

física y simbólica– y la persecución a la comunidad; años después, la reforma agraria, las dictaduras 

en los setenta, gobiernos neoliberales en los noventa, las reformas populistas llevadas a cabo por el 



 

 

40 

 

gobierno de Evo Morales en los últimos años, y el golpe de Estado reciente que interrumpió esos 

procesos.  

 

Quienes quieran profundizar en este tema, pueden ver el siguiente Teaser de 

Warisata en La Paz, una película boliviana dirigida por Paolo Agazzi.  

Disponible en: https://youtu.be/b4njET4g0sk 

Elizardo Pérez (1892-1989) había nacido en 1892, en el pueblo de Ayata, a 270 kilómetros de La Paz. 

Quizá nos quede un poco lejos en la memoria histórica, pero fue justamente en Warisata, lugar donde 

había desarrollado su experiencia pedagógica, desde donde se anunció el inicio de un proceso de 

reformas de la legislación educativa durante el gobierno de Evo Morales, orientadas a reorganizar el 

Estado como plurinacional, y reconociendo de este modo a las distintas naciones indígenas 

largamente sometidas y negadas. 

La educación del campesino sometido a la servidumbre implica necesariamente una condición 

de libertad. El educador del indio, si es sincero, no puede eludir el planteamiento de este 

problema. La escuela de Warisata era la casa de los desheredados, de los pobres, de los 

explotados, símbolo vivo de lucha por la justicia y la libertad, emblema de todas las antiguas 

rebeldías del indio, era suya por completo, ajena a la acción del Estado. El indio defendía lo 

suyo, lo hacía invulnerable a la incursión del vicio, de la molicie o del interés creado. En 

Warisata el indio era un ser humano, y aunque no se hubiera resuelto aún el problema de la 

servidumbre, ellos ya eran hombres liberados en la más plena acepción de la palabra. 

 (Pérez, 1992, p.12) 

Warisata fue una experiencia escolar que nació como una herramienta de liberación en la lucha 

contra el régimen de la servidumbre impuesto por el feudalismo boliviano. Su trayectoria fue corta. 

Apenas diez años después, sus detractores arrasaron con su obra, pero su legado quedó. Sentó las 

bases de una discusión que había resultado imposible de instalar en Bolivia y que afectaba 

ampliamente su realidad social: el movimiento ideológico en torno al problema del indio. Sus 

https://youtu.be/b4njET4g0sk


 

 

41 

 

referentes sostienen que el relato de esta experiencia constituye, antes que una obra de pedagogía, 

un verdadero documento de una lucha y, por ello, un acto de justicia para sus hacedores. 

Profundamente preocupado por la situación indígena, el maestro y pedagogo Elizardo Pérez le pide 

al Ministro de Educación, Bailón Mercado, crear una escuela indigenista, sobre la base estas ideas 

principales: 

[…] la escuela del indio debe estar ubicada en el ambiente indio, allá donde él lucha para no 

desaparecer; que no debe contraerse únicamente al alfabeto sino que su función debe ser 

eminentemente activa y hallarse dotada de un evidente contenido social y económico; que 

los padres de familia deben cooperar a su construcción con su propio trabajo y cediendo 

tierras como un tributo a la obra de su cultura; que la escuela debe irradiar su acción a la vida 

de la comunidad y atender al desarrollo armónico y simultáneo de todas las aptitudes en su 

proceso educativo.  

(Pérez, 1992, p.70) 

Warisata se inauguró el 2 de agosto de 1931, fecha que será clave en la historia de Bolivia. Años más 

tarde se dispuso ese día como el Día del Indio. Y en 1953 se eligió el mismo día para decretar la 

Reforma Agraria con el que se daba fin al régimen feudal, uno de los sueños que encarnaba Warisata. 

La experiencia inició con Pérez en la Dirección y tres maestros: uno de carpintería, uno de mecánica 

y uno de albañilería. La experiencia no fue fácil de implementar, y en los inicios hubo tensiones e 

incomprensión. Desanimado y sintiéndose abandonado, Pérez recurrió a su compañero, maestro 

indio que pertenecía a la comunidad Avelino Siñani. Este le explicó: 

No, tata, no te hemos abandonado a tu suerte //desde todos los puntos de esta 

pampa//aparentemente desierta miles de nosotros//te contemplamos con admiración. //Ya 

saldremos a ayudarte. Ten paciencia. […] //Muy pronto las indiadas de esta tierra //llegarán hasta ti.  

(Pérez, 1992, pp.74-75) 

Y así fue. Jornadas de trabajo con las y los indios que al culminar sellaban con rondas de charla donde 

se comentaba lo ocurrido durante el día y se hacían planes para el siguiente. Se desarrollaba allí un 

extraordinario sentido de responsabilidad individual y colectiva, de orden y organización. Así se 

empezó a gestar el Consejo de Amautas para convertirse en el ORGANUM de la escuela. Las 



 

 

42 

 

reuniones se volvieron sistemáticas y siguieron un orden establecido por el propio indio. Allí se 

planeaba el trabajo, se nombraban comisiones, se establecían turnos de trabajo, “se organizó toda 

una maquinaria productiva que funcionaba sin la menor falla. Todo como un proceso de 

autodeterminación” (Pérez, 1992, p.83). Pero las y los indios querían que sus hijos aprendieran el 

alfabeto. Había llegado a ellos la matriz normalista y se oponían a que dejaran sus actividades 

escolares para trabajar junto a ellos, “para eso estamos nosotros”, sostenían. Las tertulias nocturnas 

se iban en discutir, todas y todos juntos, estas cuestiones. El lugar del alfabeto en el saber, la 

comparación entre dos vidas iguales en las que la diferencia se da entre quienes saben leer y escribir 

y quienes no. Para ir concluyendo, dejamos la definición de Warisata que Pérez brinda en una 

conferencia dictada en 1940: 

[...] Más bien es un tipo de escuela social económica, que prepara a los alumnos para desarrollarse en 

su medio, siendo mejores agricultores en el medio agrario, mejores mineros en el medio minero, 

mejores ganaderos en el medio ganadero.  

(Pérez, 1992, p. 337). 

Imágenes del pensamiento de las hermanas Cossettini y su relación con 

Jesualdo Sosa. La experiencia de Luis Iglesias y el surgimiento de un 

nuevo modo de pensar la educación en Argentina 

 

“Piececitos de niño, 

azulosos de frío, 

¡cómo os ven y no os cubren, 

Dios mío!” 

(Gabriela Mistral) 

  

Hay que considerar que en los inicios del siglo XIX se está gestando el llamado movimiento libertario 

(cuyo nombre es retomado hoy por algunos sectores que lo utilizan de un modo casi antagónico al 

sentido original que vemos acá), así como las corrientes anarquistas y las primeras expresiones 

locales del feminismo, estrechamente vinculadas al ámbito educativo. Estos movimientos se 



 

 

43 

 

desarrollaron en el contexto de la primera década del siglo XX, cuando la política social de la 

oligarquía agro-exportadora, que gobierna en la llamada “generación del 80”, es hegemónica en sus 

diversas expresiones, aunque bajo un ideario de país común, y también con un proyecto político 

pedagógico que está representado por Sarmiento y la propuesta de organizar el sistema educativo 

bajo la Ley 1420 (1884). 

En la Argentina muchas corrientes emparentadas con la militancia anarquista, socialista y comunista 

local, muy presente en el magisterio nacional, tuvieron una base liberal, que muchas veces no 

permitió resolver las tensiones entre los aspectos individuales de los vínculos pedagógicos, y cierta 

idea de libertad como concepto antagónico al de organización de lo común y al Estado, por más que 

se tratara de otro modelo de estado diferente al estado oligárquico del Centenario o al de la llamada 

Década Infame que se impuso en nuestro país después del golpe a Yrigoyen (septiembre 1930). 

Asimismo, trasladaron en muchos casos la mirada del socialismo europeo sin considerar las 

gramáticas, los saberes y tradiciones latinoamericanos, y los universos culturales de los sectores 

populares, pues compartían, en su base epistemológica, la idea de progreso del positivismo. 

¿Reconocen algunos rasgos de esta discursividad en la actualidad? 

Otro aspecto que forma parte de los debates del pensamiento pedagógico de ese momento lo 

veremos en los intentos gubernamentales de ofrecer propuestas pedagógicas modernas –carreras u 

orientaciones técnicas– que incluyeran a este nuevo sujeto emergente, como consecuencia de la 

inmigración, pero que a la vez diferenciaba trayectos educativos para las élites, que podían cursar 

estudios medios tradicionales y luego ingresar a las universidades, y otros, de menor prestigio y 

reconocimiento, destinados a los sectores populares. Es decir, proyectos que profundizan 

desigualdades.  

 



 

 

44 

 

 

Julieta Lanteri junto a Raquel Camaña trabajando en una rotativa. (Fuente: 

https://es.wikipedia.org/wiki/Raquel_Cama% 

C3%B1a#/media/Archivo:Julieta_Lanteri_junto_a_Raquel_Cama%C3%B1a.png ) 

 

 

En 1916 se publica la obra póstuma de Raquel Camaña titulada Pedagogía 

social. ¿Quién era Raquel Camaña? Fue una maestra normal nacional que 

insistió en la necesidad de enseñar cuestiones ligadas a la educación sexual 

signadas por el higienismo que organizaba el ideario educativo imperante en 

Argentina a principios de 1900 (Luque, 2020).  

Sus ideas se apoyaban en una crítica a la educación tradicional. “Camaña, a su 

vez es una voz que criticará el disciplinamiento escolar y la posición docente 

femenina en tanto agente represor en las instituciones educativas. La pedagoga 

lo expresará de la siguiente manera: 

Me refiero a la fobia de la libertad, de la responsabilidad, que predomina 

en nuestras escuelas originando esa disciplina de cuartel, impuesta de 

afuera adentro, que domina por el miedo al castigo y que hace necesario 

un ejército de celadoras, de maestras y hasta la presencia continua de 

los directores y vicedirectores. Así se manda y así se domina, pero así no 

se educa. (Camaña, 1916, p.48, en Luque 2020).  

https://es.wikipedia.org/wiki/Raquel_Cama%25%0bC3%B1a#/media/Archivo:Julieta_Lanteri_junto_a_Raquel_Cama%C3%B1a.png
https://es.wikipedia.org/wiki/Raquel_Cama%25%0bC3%B1a#/media/Archivo:Julieta_Lanteri_junto_a_Raquel_Cama%C3%B1a.png


 

 

45 

 

 

Raquel Camaña es una de las maestras argentinas que han mostrado que las 

transformaciones son posibles. Sin embargo no han encontrado ecos capaces 

de dejar huellas indelebles. Algunas de ellas merecen ser nombradas para 

seguir indagando sus ideas: Angélida Mendoza, maestra sindicalista 

mendocina, editora y escritora, doctorada en filosofía en la Universidad de 

Columbia y fue una militante que llegó a ser candidata a Presidenta de la 

República por el Partido Comunista Obrero; Enriqueta Lucero quien desde su 

cargo de directora de la Escuela Graduada y Superior de la ciudad de San Luis, 

motorizó la segunda huelga de la Argentina y de la primera huelga docente del 

país; sin olvidarnos de Herminia Brumana y Florencia Fossatti que luchaban por 

la inclusión, la educación popular, laica y democrática (Vitale, 2021).  

 

 

 

Olga Cossettini recibe una Beca Guggenheim en 1941 

De alguna manera, estos significantes permanecen aún hoy en los imaginarios del sentido común que 

siguen considerando a la educación superior no como un derecho, sino como una posibilidad 

excluyente para ciertas clases sociales. Los procesos del siglo XXI respecto a la creación de 

universidades nacionales, así como los de sostenimiento de bachilleratos de adultos u otros formatos 

escolares tendientes a garantizar y ampliar derechos educativos, volvieron a poner en la superficie el 

núcleo antagónico entre dos formas de entender la educación: como derecho o como privilegio. 

Como vemos, no se trata de un debate original, sino que tiene raíces profundas.  



 

 

46 

 

Grandes referentes de estas pedagogías, como el Inspector Horacio Ratier, vieron en los movimientos 

populistas nacionales un enemigo, sin reconocer allí las posibilidades de inclusión, reconocimiento y 

ascenso social de la clase trabajadora cuyo ideario sostenía. En esta línea se destacan experiencias 

como las de las hermanas Olga y Leticia Cossettini, en Santa Fe (enfrentadas a las autoridades 

educativas peronistas), o el maestro Luis Fortunato Iglesias, en la provincia de Buenos Aires.  

 

¿Qué rasgos del pensamiento pedagógico de las Cossettini, 

Iglesias y Jesualdo nos interesan? ¿Cuál es la huella de su legado? 

Iglesias pone especial atención en otorgar a las niñas y los niños propuestas capaces de ofrecer una 

motivación real. Su preocupación por articular el currículum con los intereses del estudiante fue un 

eje central en su propuesta. Nada se haría un claro objetivo utilitario o recreativo, todas las 

actividades estaban dirigidas a resolver problemas cotidianos o investigar para responder a 

diferentes consignas. A su vez, la intención de ofrecer a las niñas y los niños espacio para el 

aprendizaje en contacto con la realidad social, con la naturaleza así como el clima de encuentro y 

solidaridad entre pares, propiciaba un deseo ferviente de asistir cada día. Al respecto, vale escuchar 

con atención los testimonios de los y las ex alumnos y alumnas que aparecen en el video. Esto nos 

advierte sobre el lugar destacado que se otorgaba al registro de lo sensible en esas instituciones sin 

perder de vista su entorno social. 

En el caso de la escuela de las hermanas Cossettini, las niñas y los niños son considerados agentes 

creativos, pueden producir obras de arte, pueden fabricar cosas, pueden producir comida. No son 

producciones menores, sino relevantes. Del mismo modo, se promueve la investigación, la búsqueda 

de información en distintas fuentes para fines concretos en un acercamiento al pensamiento 

científico. Del mismo modo, parten de comprender que la realidad natural y social sucede fuera de 

la escuela. En vez de condensar la realidad y llevarla al aula mediatizada se trata de llevar a los 

alumnos a ver la realidad: el aula es la calle, el río, un lugar de trabajo, un medio de transporte, 

etcétera. Igual relevancia cobra la formación política de niñas y niños, entender cómo funciona el 

sistema democrático en la práctica en un marco de solidaridad entre las y los chicas y chicos. 

 



 

 

47 

 

 

Fotografías. Escuela Serena. Archivo Cossetini. IRICE. CONICET. 

 

Las producciones de los alumnos, sus dibujos, son también una fuente valiosa para advertir que en 

esas aulas se aprendía de otro modo. Dentro de estas producciones destacamos los cuadernos de la 

escuela de Olga. Los márgenes se desbordan y, con ellos, las posibilidades se ensanchan, el límite es 

la creación de cada niño. 

 

Cuaderno de clase Escuela Serena. Archivo Cossetini. IRICE. CONICET. 

  

 

 Les proponemos volver a La escuela de la Señorita Olga: 

Disponible en: https://youtu.be/YJRzTcNWlTY 

  

https://youtu.be/YJRzTcNWlTY


 

 

48 

 

 

Luis F. Iglesias. Ilustración de Ariel Tancredi. 

 

Del mismo modo, en la escuela rural unitaria del maestro Luis Fortunato Iglesias, se dedicaba 

espacial atención a las producciones de los niños. Decía Iglesias en el prólogo de Viento de estrellas, 

aquel libro que de modo artesanal publicara compilando los trabajos de sus alumnos: 

Un solo maestro está a cargo de todos los grados, los que han ido incorporándose lentamente al correr 

de los años y van a cerrar ya el ciclo primario con el sexto y último. De veinte a treinta y tantos niños 

que vienen de los cuatro vientos, colman la capacidad de la casita blanca; casi todos llegan con sus 

escolaridades inéditas y se van demasiado pronto, sin conocer otra escuela ni otro maestro, 

arrastrados por la correntada todopoderosa que les va a exigir con premura el rendimiento utilitario 

de sus fuerzas nuevas. 

En esta antología de dibujos y narraciones libres recogemos la expresión creadora de esos niños que 

nos llegan con una incalculable riqueza de formas, ritmos e imágenes, y a quienes nosotros hemos 

alentado fervorosamente desde sus primeros balbuceos y recibido en un clima natural y sereno, 

cortando de cuajo toda posibilidad mistificadora. (Iglesias, 1950). 

 



 

 

49 

 

Viento de estrellas. Trabajo de Esther Latorre (8 años). 

Con estas palabras, aquel maestro rural presentaba la obra de sus alumnas y alumnos como 

protagonistas de la escena escolar. Este punto nos lleva a pensar que las experiencias escolanovistas 

plantean la necesidad de otras intervenciones docentes, otras modalidades sin 

desresponsabilizarse. En una entrevista que le realiza Cinthia Rajschmir -directora del documental 

Luis F. Iglesias, el camino de un Maestro, producido por el Instituto Nacional de Formación Docente, 

del Ministerio de Educación- decía Iglesias, a propósito del discurso por el que fuera castigado: 

Maestro, ¿fue ingenuo el discurso que brindó en el año 1938, en el que usted se alegraba por la opción 

de un empresario de donar dinero para la construcción de una escuela y una Iglesia, a diferencia de 

otros empresarios que colaboraban con el nazismo? -le pregunté a Iglesias en una de las visitas que 

realicé a su casa, en la ciudad de Buenos Aires, en el año 2009. 

No, Cinthia, no fue ingenuo -me respondió-, tenía plena conciencia humana.  

 

Nos acercamos así al ideario de Iglesias, un maestro común, un 

hacedor de otras prácticas. Les invitamos a escucharlo: 

Disponible en: https://youtu.be/Wriq8lNWnrk 

 

 

Jesús Aldo Sosa Prieto (Jesualdo) 

Desde la otra orilla del Río de La Plata, Jesús Aldo Herrera Sosa, conocido como Jesualdo, daba 

rienda suelta a una pedagogía que ponía especial énfasis en el desarrollo de las capacidades 

https://youtu.be/Wriq8lNWnrk


 

 

50 

 

expresivas de los niños con muy pocos elementos. Junto a ellas y ellos planificaban y definían las 

normas que ordenarían el comportamiento colectivo y pautaban la tarea. Inspirado en las teorías de 

Freud, Aníbal Ponce, Piaget, Vigotski y Wallon acuñó el concepto de pedagogía - tránsito para afirmar 

que la educación no es solo un factor de reproducción social, sino que también es la oportunidad 

para poder instalar la lucha para aportar a la transformación del medio en el que vivimos. A partir de 

la pedagogía-tránsito le permite ver en lo educativo, además de la reproducción de las relaciones de 

las clases dominantes, la posibilidad del desarrollo individual y la liberación creativa. En este sentido, 

considera a la educación una categoría en tanto expresión objetiva de un estado de conciencia que 

da cuenta de la capacidad del hombre para interpretar su medio y, a su vez, superarse en un 

progresivo trabajo de concientización. Es necesario que el hombre participe en la construcción 

política que lo rodea, pero para ello debe salir de su ignorancia. 

Su libro más conocido fue Vida de un maestro, publicado en 1935, donde recogía su experiencia de 

siete años en una escuela rural de las Canteras del Riachuelo de Colonia, Uruguay. Allí, desarrolló una 

crítica al sistema educativo tradicional y una fuerte defensa a los intereses de los niños, lo que le vale, 

años más tarde, su destitución del cargo. En su propuesta al igual que sus amigas Cossettini, la 

expresión artística ocupó un lugar destacado: 

[…] comenzó a interrogarse acerca de la lógica de aprender a expresarse mediante el conocimiento o 

si, por el contrario, el conocimiento estaba condicionado a la necesidad expresiva. Sostenía que la 

escuela en ese tiempo trabajaba la expresión de manera que no le servía al niño para traducir sus 

vivencias íntimas, ni como vehículo para dominar el conocimiento, ni para integrarse al medio 

enriqueciéndolo.  

(Sosa, D., Pastorino, C. y Carbajal, N., 2004, p.2) 

 

Las y los invitamos a leer acerca de la experiencia que desarrolló:  

La educación es el fundamental instrumento de transformación social en cualquier proceso que exige 

cambios profundos y permanentes, en cualquier época y sean cuales fueren las circunstancias y 

regímenes que tengan que operar en tal sentido [:...] las categorías, desde el punto de vista marxista, 

no son sistemas cerrados o inmutables de nociones fundamentales, a priori, sino un reflejo de los 

aspectos más generales y más esenciales de la naturaleza y de la sociedad en la conciencia, que 



 

 

51 

 

expresan la realidad objetiva siempre cambiante [...]  

(Jesualdo, 1945, p. 428) 

Para seguir estudiando a Jesualdo, les proponemos acercarse al trabajo del pedagogo Pablo Imen en 

la plataforma de CTERA: https://educacion.ctera.org.ar/pablo-imen-pedag-lat/  

 

Para quienes quieran seguir ampliando sobre Jesualdo: 

 Disponible en: https://youtu.be/A4ZQjYLXuFw 

  

Parte 2. Las infancias y la expansión del sistema educativo, la secundaria y la 

universidad obrera 

¿Por qué? Porque hablamos de un proyecto político-pedagógico que en muchos aspectos está 

vigente. ¿Y cuál es el desafío que esto nos plantea como educadoras y educadores? En cierta forma, 

tenemos que encarar esta clase, aún más que las anteriores, con una atenta escucha interior a 

nuestras propias tensiones y contradicciones al respecto. 

Nos interesa indagar al peronismo porque se trata de un fenómeno social que emergió en un 

momento histórico y se instaló como parte de la historia nacional. 

 

En términos educativos nos preguntamos, ¿a qué tipo de sujetos interpeló? ¿Qué 

tipo de sujeto –social y político– pretende formar ese proyecto? ¿Qué impacto tuvo 

este pensamiento y las acciones del peronismo en la configuración de nuevas 

subjetividades? ¿Qué papel le asignó el peronismo al Estado y a las categorías de 

"lo nacional" y "lo popular" en la educación? ¿Qué políticas públicas de promoción 

de la niñez, del deporte, el arte o la salud impactaron en lo educativo?  

Como la mayoría de los proyectos latinoamericanos populares, el peronismo produjo una síntesis, no 

exenta de contradicciones, de varias tradiciones de las que se fue nutriendo y que estaban presentes 

https://educacion.ctera.org.ar/pablo-imen-pedag-lat/
https://youtu.be/A4ZQjYLXuFw


 

 

52 

 

en la configuración cultural de los sectores populares: el catolicismo nacional, en oposición al 

proyecto liberal y positivista; nacionalistas y populares, como el radicalismo de Yrigoyen y algunas 

expresiones del socialismo y del comunismo. Conviene no perder de vista el contexto de los años 

cuarenta: incluso los gobiernos surgidos del fraude electoral comienzan a tomar medidas de 

intervención estatal en la economía, si bien fueron para favorecer a los sectores dominantes y como 

respuesta a la crisis mundial de 1930, que había afectado al modelo agro-exportador argentino en el 

cual descansaba la renta de la oligarquía; por otro lado, la Guerra Mundial, que al modificar la 

geopolítica y habilitar el surgimiento de un nuevo orden mundial, con Estados Unidos y la URSS a la 

cabeza de los dos grandes bloques, obligaba a América Latina y a nuestro país en particular, a tomar 

una posición diferente de la tradicional alianza que la oligarquía nacional, mediante los sucesivos 

gobiernos, mantenía con el Imperio Británico. Los Aliados, con los británicos a la cabeza, a su vez 

presionaban para que se abandonara la política de neutralidad de nuestro país, de tradición pacifista. 

Lo mismo que le había ocurrido en su momento a Yrigoyen en la Primera Guerra Mundial, vale 

señalar. 

Por su parte, la incorporación masiva de inmigrantes de la Europa empobrecida y en guerra, 

contribuía a la emergencia de nuevos actores a la vida social y política nacional, modificando los 

rasgos de las configuraciones urbanas y rurales. A su vez, el incipiente surgimiento de una industria 

nacional genera nuevas demandas y nuevos saberes en la formación y capacitación de los 

trabajadores, en las organizaciones de sindicatos y un sistema educativo cuyo modelo positivista y 

enciclopedista liberal no daba respuestas a los nuevos desafíos de la época. Pensemos, por dar solo 

un ejemplo, en la altísima tasa de deserción escolar en el nivel primario de 1943: 

De 773.117 ingresantes a primer grado en 1937, quedaban 107.565 que lo hicieron en 1943 a 6to. 

grado, es decir que desertaron 665.552, el 86%, pese al elevado número de escuelas, 13.000, y de 

maestros, 67.000, diseminados por el territorio nacional. [...] Se trataba, pues, de "vitalizar" la escuela, 

dándole activa participación en la vida social cuyo factor más eficiente era el trabajo.  

(Puiggrós y Bernetti, 2006, p.236) 

Tenemos, entonces, nuevos actores sociales: obreros y técnicos que deben ser capacitados para los 

modernos nuevos desarrollos industriales; transformaciones socio-demográficas, al cambiar la 

distribución territorial y la organización de la población; mujeres que se incorporan masivamente al 

mundo del trabajo; impulso de un modelo de desarrollo con valor agregado a la producción nacional 



 

 

53 

 

para efectuar intercambios comerciales con un mundo que estaba mutando hacia un nuevo orden. Y 

un rol central del Estado en la planificación e implementación de estas políticas. Es decir, el 

peronismo entiende la necesidad de utilizar los dispositivos tecnológicos de la comunicación (en 

sentido amplio), no de manera instrumental sino con sentido pedagógico, en diálogo con los nuevos 

sujetos que incorpora e interpela, fuera y dentro de los límites de la educación formal. Transformar 

el espacio público, los edificios públicos, nacionalizar el transporte (trenes) o las comunicaciones, son 

medidas de un impacto educativo cultural difícil de evaluar para quienes hemos naturalizado esas 

condiciones. El peronismo dispuso de dispositivos de orden arquitectónico y comunicacionales 

como:  

● los Hogares Escuela, la construcción de nuevas escuelas, los Hospitales, la el País de los Niños 

o Ciudad Infantil –hoy llamada “República de los Niños”–; el acceso a la vivienda por medio 

del crédito; los hoteles sindicales, que modifican la geografía, el paisaje y las condiciones de 

vida de los ciudadanos hasta entonces excluidos; 

● un sistema de salud pública de alta calidad accesible a todos, que tiene su correlato escolar 

en la Dirección de Sanidad Escolar, "que abarcaba los jardines de infantes, las escuelas 

elementales, los colegios secundarios y las universidades." (Puiggrós, 2010, p. 309);  

● una concepción de apropiación de los espacios públicos por medio de la participación 

popular. (La Plaza de Mayo será considerada la Plaza del Pueblo luego del 17 de octubre del 

1945, así como será, precisamente por eso, el escenario de la primera represión hacia civiles, 

incluyendo cientos de niñas y niños, precisamente por eso, en 1955 y re significada en la 

última dictadura cívico-militar por las Madres de Plaza de Mayo); 

● estrategias en la comunicación pública de las acciones de Gobierno (noticieros como “Sucesos 

Argentinos”, gráfica y afiches de los Planes Quinquenales, discursos públicos y clases).; 

Todos ellos irán configurando una pedagogía social y política, junto a la construcción discursiva 

expresada en símbolos como las máquinas de coser entregadas a las jefas de hogar (para que puedan 

trabajar y dar sustento a sus hijos) o los juguetes para el Día del Niño; el lenguaje corporal y verbal 

de los discursos de Evita, entre otros. Al mismo tiempo, este movimiento que integró tradiciones 

nacionalistas con rasgos progresistas (en el sentido de la ampliación de derechos), entenderá la 

necesidad de conformar un modelo político latinoamericano, una invención original, en el sentido 

que ya vimos con Simón Rodríguez, de desarrollo e integración para los pueblos. Este modelo 



 

 

54 

 

persigue la independencia económica, y como tal es antimperialista e integracionista, pues al 

recuperar el corpus de ideas de San Martín, Monteagudo, Rosas, Yrigoyen y otros, reconoce la 

necesidad de conformar un bloque de naciones iberoamericanas para poder producir los recursos y 

negociar en condiciones de igualdad con los grandes imperios mundiales. En la educación, esta 

posición será expresada por el Ministro José Pedro Arizaga al proponer un programa (1947-1951) que 

presente un equilibrio entre materialismo e idealismo. 

 

El campo pedagógico y las consideraciones acerca de la infancia 

En cuanto al campo pedagógico, especialistas como Sandra Carli enfatizan las tensiones que lo 

atravesaban en los años cuarenta: por un lado, entre quienes sostenían posturas en defensa de la 

“educación social” (como los socialistas de Palacios), y, por otro, quienes reivindicaban los derechos 

y la autonomía del niño (los comunistas de Rodolfo Ghioldi). 

 

Hogar Escuela Eva Perón 

La hegemonía de la educación pública habilita que estas tensiones y debates se den hacia el interior 

del propio sistema, entre el escolanovismo y el denominado nacionalismo católico, principalmente. 

Al mismo tiempo, la “cuestión nacional” (en la doctrina peronista la Nación es una organización que 

incluye al pueblo) agudizaba la tensión entre quienes adscribían a la hegemonía liberal (y habían 

apoyado electoralmente a la Unión Democrática) y quienes proponían un proyecto vinculado a un 

nuevo modelo de desarrollo nacional que, al basarse en la industrialización –y no en el modelo agro-

exportador– requería la incorporación masiva de trabajadores al sistema educativo, la formación 

para el trabajo y la adquisición de nuevos saberes científico-tecnológicos. A su vez, integrará a 

sectores del nacionalismo católico, con su rechazo hacia la tradición laica del normalismo argentino, 

a la vez que una promoción de mayor autoridad por parte de los docentes. 



 

 

55 

 

En ¿Qué pasó en la educación argentina?, Adriana Puiggrós observa que el triunfo electoral del 

peronismo hizo que: 

[…] toda la gente que había votado por la Unión Democrática temió por la educación, aunque por 

motivos diversos. ¿Temió? Sí. ¿Pero por qué temor? La oligarquía y la clase alta tenían miedo que los 

“cabecitas negras” (cual los desarrapados de los que hablaba Simón Rodríguez) invadieran las limpias 

aulas de las escuelas, como antes habían temblado ante los inmigrantes y los anarquistas de principios 

de siglo.  

(Puiggrós, 2003, p. 36) 

 

No solo en el campo educativo, sino en el conjunto de sus políticas, el peronismo impulsó la 

promoción de la infancia como pilar de la dignificación social y la construcción de ciudadanía, en la 

consideración del niño como sujeto de derechos; y para ello sostuvo la impronta de los valores 

morales, que darían unidad en la acción y que se sintetizaron en la difundida consigna de “los únicos 

privilegiados son los niños”, tomada, probablemente, de un discurso que pronunciara Eva Perón al 

inaugurar los Torneos.  

Además de la expansión de la escuela secundaria y la gratuidad universitaria como factores de 

promoción social, que son dos grandes hitos educativos del peronismo, también se creó 

la Universidad Obrera Nacional: creada por ley del año 1948 el objetivo era satisfacer las 

necesidades de la industria nacional. Los estudios duraban cinco años y el título era “Ingeniero de 

fábrica” en una determinada especialidad. Es el antecedente de la que sería la Universidad 

Tecnológica Nacional. 

  



 

 

56 

 

 
En síntesis 

 

Lo central de su impacto es la ampliación de derechos y la construcción de nuevos sujetos 

políticos: el pueblo, los trabajadores, la niñez, la mujer. Las políticas que habilitaron el 

acceso de estos a una educación orientada al desarrollo nacional, la innovación productiva 

e industrial y la promoción social de los sectores populares y medios, como la gratuidad 

universitaria, la inversión en infraestructura escolar y salud pública; la creación de la 

Universidad Obrera y las escuelas técnicas; la creación de hogares escuelas, la 

sistematización y promoción del deporte infantil y juvenil, entre otros. El derrocamiento de 

Perón en 1955, la brutal represión sobre la población (los bombardeos a civiles, los 

fusilamientos del 56, la persecución política y la proscripción durante casi 20 años de este 

movimiento) contribuyó a impedir la construcción, incluso durante los gobiernos civiles, de 

una verdadera sociedad democrática conformada por ciudadanos plenos de derechos. Sin 

embargo, las huellas de los derechos alcanzados y los logros permanecieron vivos en la 

memoria que nos constituye como sujetos, por lo que no se logró erradicar la vigencia de 

muchas de estas transformaciones. 

Actividades obligatorias individuales  

 
Leer la clase completa.  



 

 

57 

 

 

 

Compartir en el Foro de intercambio los aspectos de la clase que les 

hayan resultado más significativos o les generen dudas o 

interpelaciones. (Recuerden que estas intervenciones las pueden 

recuperar para el Trabajo Final, tanto las propias como las de sus 

compañeras y compañeros, siempre que se los mencione 

apropiadamente. Por ejemplo: como dice Fulano en el Foro de la Clase 

Nro. X). 

 

Bibliografía 

Alesso, Sonia, Yasky, Hugo, Ewards, Daniel, et al. ¿Qué docencia para estos tiempos? A 100 años del 

nacimiento de Paulo Freire. Ctera. Caba: 2022. 

CELAM (1968). Documentos Finales de Medellín. Buenos Aires: Paulinas. 

Freire, P. (1969). La educación como práctica de la libertad. Montevideo: Tierra Nueva. 

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Freire, P. (1975). Acción cultural para la libertad. Buenos Aires: Tierra Nueva. 

Freire, P. y Faúndez, A. (1986). Hacia una pedagogía de la pregunta. Buenos Aires: La Aurora. 

Freire, P. (1991). La importancia de leer y el proceso de liberación. México: Siglo XXI. 

Giroux, H. (1992). Teoría y resistencia en educación. México: Siglo XXI. 

Huergo, J. (2005). Hacia una genealogía de Comunicación/Educación. La Plata: Ediciones de 

Periodismo y Comunicación. 

Huergo, J. (2017). La educación y la vida. Un libro para educadores populares y maestros de 

escuela. La Plata: EPC. 

Luque, J. (2020). Aproximaciones al pensamiento de Raquel Camaña: Aportes para pensar el campo 

pedagógico en Argentina a principios del siglo XX desde una perspectiva de género. Trabajo Final de 



 

 

58 

 

Especialización Educación en Géneros y Sexualidades, FaHCE, UNLP. 

Puiggrós, A. (23 de mayo 2019). El pensamiento de Paulo Freire en tiempo presente. Conferencia de 

inauguración de la Cátedra Libre Paulo Freire de la UNLP, FaHCE, Ensenada. Archivos de Ciencias de 

la Educación, vol. 13, núm. 16, 2019. Universidad Nacional de La Plata, Argentina DOI: Rodríguez, L. 

M. (2015). Paulo Freire una biografía intelectual. Surgimiento y maduración de la pedagogía del 

oprimido. Buenos Aires: Colihue. 

Rajschmir, C. (2009). Luis F. Iglesias, un maestro rebelde. Anuario de la Sociedad Argentina de Historia 

de la educación, vol.10 Ciudad Autónoma de Buenos Aires, diciembre. 

Vitale, F. (2021). Maestra. Fundadoras de la educación pública argentina. Buenos Aires, Esilúdica. 

 

Fuentes de las imágenes 

Cuaderno de clase Escuela Serena. Archivo Cossetini. IRICE. CONICET (2016 ). Ilustración de Ariel 

Tancredi para revista Anales de la Educación común, publicación de la Dirección General de Cultura 

y Educación Provincia de Buenos Aires, fundada por Sarmiento en 1858. Número homenaje al 

Maestro Luis Iglesias. 

Hogar Escuela Eva Perón. Recuperado de https://www.elliberal.com.ar/noticia/220246/nota  

Jesús Aldo Sosa Prieto (Jesualdo). Foto de Annmarie Heinrich. Recuperado de 

https://www.museofigari.gub.uy/innovaportal/v/104040/20/mecweb/jesualdo:-la-palabra-

magica?parentid=98217 

José Carlos Mariátegui en 1929. Retrato de perfil de José Malanca (1929). Recuperado de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Carlos_Mari%C3%A1tegui#/media/Archivo:JCM_1929.jp

g 

Luis F. Iglesias. Ilustración de Ariel Tancredi (2018). En Revista Anales de la Educación común, 

Homenaje al maestro Luis Iglesias. DGCyE, provincia de Buenos Aires, año 2018. Recuperada de 

http://revistaanales.abc.gov.ar/  

Olga Cossettini recibe una Beca Guggenheim en 1941 (1941). Recuperado de  

https://es.wikipedia.org/wiki/Olga_Cossettini#/media/Archivo:Olga_Cossettini_-_1941.JPG 

Viento de estrellas. Trabajo de Esther Latorre (8 años). Iglesias, Luis. 

https://www.elliberal.com.ar/noticia/220246/nota
https://www.museofigari.gub.uy/innovaportal/v/104040/20/mecweb/jesualdo:-la-palabra-magica?parentid=98217
https://www.museofigari.gub.uy/innovaportal/v/104040/20/mecweb/jesualdo:-la-palabra-magica?parentid=98217
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Carlos_Mari%C3%A1tegui#/media/Archivo:JCM_1929.jpg
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Carlos_Mari%C3%A1tegui#/media/Archivo:JCM_1929.jpg
http://revistaanales.abc.gov.ar/
https://es.wikipedia.org/wiki/Olga_Cossettini#/media/Archivo:Olga_Cossettini_-_1941.JPG


 

 

59 

 

Créditos  

Autor/es: Mónica Fernández Pais y Cintia Rogovsky 

Cómo citar este texto:  

Fernández Pais, M. y Rogovsky, C. (2023). Clase 2: Precursoras y precursores. Curso Pedagogías 

latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos, 2023. Buenos Aires: Ministerio de Educación 

de la Nación.  

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

 

60 

 

Módulo 1: Pedagogías latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos 

 

Clase 3: Ideas y legados de Paulo Freire 

 

Decir la palabra verdadera es transformar el mundo.Existir, 

humanamente, es pronunciar el mundo, es transformarlo. 

(Paulo Freire, 1970, pp. 99-100) 

 

Pedagogías latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos 

 

Freire, sus influencias y legados. La educación en dictaduras: dentro y fuera del sistema educativo 

formal. Experiencias de resistencias del campo de la educación, la cultura y la comunicación. 

 

¡Hola a todas, todos! ¿Cómo están? Nos volvemos a encontrar en esta clase para compartir una 

mirada acerca del trabajo de Paulo Freire y su pensamiento desde una de las tantas perspectivas 



 

 

61 

 

desde las que puede ser estudiado. En el 2021 se cumplieron 100 años del natalicio de Freire y eso 

dio lugar a múltiples congresos, jornadas, debates y encuentros en torno a su pensamiento. De ese 

modo también quedó expuesta la vigencia del mismo, así como las prospectivas que esos debates 

posibilitan, dejando claro que, tanto en la tradición emancipadora en la cual se inscriben sus ideas 

-y que venimos recorriendo en este curso- como en los desafíos del presente y de los mundos 

posibles que podamos construir, vale la pena visitar o revisitar sus ideas. Hay una pregunta que tal 

vez ordene un poco el debate y es la formula Adriana Puiggrós ¿qué de Freire tiene sentido en las 

aulas, en las salas, en los patios? Buscar sentidos y anclarlos en las prácticas. Planificar un trayecto 

y ser capaces de ir haciendo adecuaciones es parte de la tarea docente, ¿no les parece? Como el 

mismo Freire relata en sus primeras obras, la forma en que piensa la educación no solo estuvo 

influenciada por las condiciones de extrema pobreza, analfabetismo y opresión de la población de 

su Recife natal (Paulo Reglus Neves Freire había nacido en esa ciudad del estado de Pernambuco el 

19 de septiembre de 1921), sino también por el contexto global y regional. En tal sentido, como 

hemos intentado hacer en todo este curso y aunque sea repetitivo, es central intentar entender las 

ideas, aportes y trayectorias de las pedagogas y pedagogos que tenemos como referentas/es en el 

contexto en el que produjeron esos pensamientos, impulsaron transformaciones, desplegaron sus 

experiencias personales, educativas, políticas. 

Por eso insistimos en lo importante que es pensar a Freire en su tiempo y no repetir como eslóganes 

algunas de sus ideas fuera de contexto, como a veces ocurre con las y los grandes referentas/es. En 

este sentido, su amiga, la gran pedagoga argentina contemporánea Adriana Puiggrós (2019), señala 

algunas ideas que hemos tratado de recuperar a lo largo de este curso. 

Freire fue un hombre del siglo XX. Su pensamiento es del siglo XX. Esto es importante tenerlo en cuenta 

[...] Ya sabemos que la traducción nunca es literal, siempre es reinterpretación, siempre es reescritura. 

Freire desarrolla su pensamiento en un momento muy particular […] es el momento del Che Guevara, 

la América Latina del Che. Un momento donde hay un desarrollo muy importante de la Teología de la 

Liberación, una influencia que llega sobre Freire de pensadores como Emmanuel Mounier o como 

Jacques Maritain. Es decir, ese cristianismo liberal con toques del existencialismo francés que tiene 

mucha importancia en el pensamiento de Freire, sobre todo Mounier, sumado a la lectura de Eric 

Fromm. Entonces, en ese marco es que Freire piensa a América Latina. Y es desde ese marco que va a 

producir su primer libro La educación como práctica de la libertad. Ese es el mundo. Ese no es nuestro 

mundo. Nuestro mundo ha cambiado mucho. 



 

 

62 

 

Pero ese mundo, desde ese mundo, es que piensa Freire… En esa época, América Latina se pensaba 

como unidad. Hubo varias épocas en las cuales existió un pensamiento latinoamericano. Por ejemplo, 

a principios del siglo XX había pensamiento latinoamericano. Rubén Darío era un exponente, como 

Alfredo Palacios. [Estos pensadores] viajaban por América Latina. Gabriel Del Mazo y la Reforma de 

1918 tenían un pensamiento latinoamericano. El Manifiesto Liminar es pensamiento latinoamericano.9 

Otro momento fuerte fue el momento en el cual se conforma Freire como intelectual, como pensador. 

Así como a nosotras y nosotros nos toca transitar estas primeras décadas del siglo XXI en un 

contexto global de hegemonía neoliberal (con un paréntesis de gobiernos populistas interrumpido 

en estos últimos años mediante diversos mecanismos de los llamados “golpes blandos”) y múltiples 

crisis que nos generan incertidumbre. Crisis ambiental, los coletazos de la gran crisis capitalista de 

2008 que todavía afectan a la región y los ocasionados por las guerras entre las potencias centrales 

nucleadas en la OTAN, Rusia y China, los diversos focos de guerra activa que hay en nuestro planeta  

(poco sabemos de lo que ocurre en Äfrica, por caso, continente donde Freire llevó adelante un 

proyecto político pedagógico en los años 7010 y donde hay escenarios de guerras civiles y guerras 

entre países que dejan como consecuencia millones de muertes, migraciones forzadas, 

enfermedades, etc.) el contexto de pospandemia y las transformaciones que eso está generando 

en las prácticas sociales, educativas, políticas, económicas, comunicacionales, en los vínculos 

pedagógicos, afectivos…Por su parte, a Freire vivir en el llamado “Mundo Bipolar” configurado 

después de la Segunda Guerra Mundial, con el bloque comunista dominado por la Unión de 

Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS), gobernada por Stalin, y el Occidente capitalista, bajo la 

hegemonía estadounidense. Ese mundo va a estar también fuertemente atravesado por los 

procesos de descolonización y retirada de los imperios tradicionales de África y Asia en particular 

(Inglaterra, Francia, Alemania, Holanda, Bélgica, Japón, Imperio Otomano) y la emergencia de un 

nuevo orden y nuevas formas de dominación imperial. Y también en ese mundo “bi” para a surgir 

el llamado “Tercer mundo”. 

 
9 Quienes estén interesados, pueden ver el texto del Manifiesto Liminar en https://www.cultura.gob.ar/media/uploads/manifesto-

reforma-universitaria.pdf 

10 Reflejado en su libro Cartas a Guinea-Bissau. Apuntes de una Experiencia Pedagogica en Proceso. 



 

 

63 

 

 

 

Mapa de “los tres mundos” separados durante la Guerra Fría. Los colores representan su alineación 

política. 

En todo el planeta surgirán a la vez nuevos movimientos de rebelión y rechazo a estas formas de 

sometimiento, que tendrán expresiones políticas, culturales, comunicacionales, estéticas. Entre 

estas expresiones se encuentran la organización del Bloque de Países No Alineados, que nace en la 

Conferencia de Bandung1; el Mayo Francés; la invención de la píldora anticonceptiva y la 

consiguiente revolución sexual; el auge del feminismo en vastas regiones, la lucha por los derechos 

de los afroamericanos en Estados Unidos y el surgimiento de la Teología de la Liberación en 

América Latina (Medellín, Colombia) luego de los cambios que atraviesan a la Iglesia Católica a 

partir del Concilio Vaticano II. 

A su vez, la Revolución Cubana inaugura una serie de movimientos emancipatorios en nuestro 

continente, que, debido a las particularidades de la Conquista por parte de los imperios español y 

portugués que vimos en clases anteriores, había sufrido una modalidad de dominación imperialista 

diferente a la de África o Asia, regiones que fueron colonizadas fundamentalmente por Inglaterra y 

Francia, aunque contaron también con presencia de Alemania, Holanda (hoy, Países Bajos), Bélgica, 

Alemania, Italia. La presencia de enclaves coloniales —que persisten hasta el día de hoy, y que en 

nuestro país adquiere especial dimensión la situación de Malvinas en un año particular donde se 

están conmemorando los 40 años de la guerra — ya no era central en la estrategia de sometimiento 



 

 

64 

 

en el siglo XX. Este se ejerció en América Latina bajo modalidades como el endeudamiento, el 

latifundio y la alianza entre élites gobernantes y empresas transnacionales de capitales extranjeros, 

sin tanta necesidad de presencia militar como ocurría en la India o en África, entre otras regiones. 

 

1 Realizada en 1955, la conferencia planteó los siguientes principios: la igualdad de razas y naciones, la soberanía e integridad 

territorial, la no agresión y no injerencia en asuntos internos entre naciones y la coexistencia pacífica. Todos principios que 

iban en contra del imperialismo y el colonialismo y de sus formas “avanzadas” en la década del setenta en nuestra región, 

implementadas por las dictaduras que respondían a las políticas intervencionistas establecidas por el Departamento de 

Estado de los Estados Unidos. 

 

Por supuesto, no es posible abarcar en una clase ni el pensamiento ni las implicancias que la 

pedagogía “freireana” —compleja, diversa y que nos interpela en nuestra praxis— tiene incluso en 

la actualidad. Es por eso que la sentimos muy próxima, viva, significativa. Trataremos, entonces, de 

hacer hincapié en aquellas categorías que nos confrontan, como educadores, en la cotidianeidad 

de las aulas, pobladas, afortunadamente, por sujetos diferentes en sus identidades y su vocabulario, 

en sus expresiones culturales y en sus discursos. ¿O no es acaso en el campo de la praxis donde día 

a día surgen conflictos, contradicciones, circulación de saberes, preguntas, discursos? 

 

 

La oleada revolucionaria impacta en los movimientos juveniles y en la cultura, en la vida 

religiosa y en el desarrollo de medios de comunicación populares y alternativos, como las 

radios comunitarias en Bolivia. 

La influencia de la corriente de la Teología de la Liberación y las iglesias que van a optar 

por los más pobres, así como de referentes que reivindican la tradición popular del 

humanismo cristiano en su fase transformadora y en la lucha por la justicia social va a 
tener una gran influencia en el pensamiento de muchos intelectuales, militantes y 

artistas, entre ellos, en el de Paulo Freire. 



 

 

65 

 

El viaje de Freire y narrativas biográficas 

El inspirador de nuestro viaje, Jorge Huergo, nos invitó a pensar a Freire desde una narrativa 

biográfica en su libro La educación y la vida. Un libro para 

maestros de escuela y educadores populares (2017). El libro 

comienza así: 

Hay una idea de finales de la década del sesenta acerca de la muy 

mentada y polisémica "educación liberadora” —un "concepto 

estelar” de ese tiempo—, que se expresa en los Documentos de 

Medellín (CELAM, 1968). Dice […] que la educación liberadora "es 

la que convierte al educando en sujeto de su propio desarrollo”; 

que es 

un "medio clave para liberar a los pueblos de toda servidumbre”; 

que es, en definitiva, "la nueva educación que requieren nuestros pueblos en el despertar de una 

nueva sociedad”. Ahora vale la pena recordar que el capítulo sobre educación de esos documentos 

recoge tanto algunas experiencias que vinculaban a la Iglesia con movimientos revolucionarios como 

el pensamiento mismo del pedagogo y pensador brasileño Paulo Freire (1921-1997), quien ofició de 

asesor u orientador en la comisión dedicada al tema educación en Medellín. 

 

 

Freire y su primera esposa, Elza Maia 

Costa Oliveira. 

 

Además de esta influencia notoria, Freire elabora sus primeras obras luego de pasar por una 



 

 

66 

 

educación dialogal a la vez que religiosa en su hogar, por su formación en psicología del lenguaje y 

en el existencialismo y el personalismo cristiano de Tristán de Athayde, Maritain, Mounier (y por la 

primera lectura hegeliana de Marx gracias al sacerdote Henrique Vaz), por su graduación en 

Derecho y por el viraje que significó su casamiento con la educadora Elza Maia Costa Oliveira, quien 

lo acercó a la práctica educativa, tal como narra el mismo Freire. 

Pero también llega a esas primeras obras con algunas marcas "políticas”: la primera es su 

participación en la Campaña de Educación de Adolescentes y Adultos (lanzada por Getulio Vargas 

en 1947). Más adelante, participa en el Servicio Social de la Industria de Pernambuco (SESI), una 

entidad asistencialista en la que fue director del Departamento de Educación y Cultura. Allí realiza 

las experiencias que lo conducirán a la elaboración de su famoso "método” en 1961. Integró 

también el Instituto Superior de Estudios Brasileños (ISEB) (creado en la transición entre el suicidio 

de Vargas en 1954 y la presidencia de Kubitschek, durante el breve gobierno de Café Filho), que se 

proponía elaborar una ideología del desarrollo nacional, pero que en la década del 50 sufre un 

desplazamiento hacia posiciones de izquierda nacional y cristiana en algunos de sus intelectuales, 

en el contexto del modelo desarrollista. Más tarde, durante el gobierno de João Goulart (entre 1961 

y 1964, después de Janio Quadros), hay un fuerte proceso de transición ideológica hacia posiciones 

más radicalizadas que tienden a sintetizar elementos del cristianismo y del marxismo en un 

importante grupo de instituciones e intelectuales. 

 

De modo que el lenguaje, la palabra, los dispositivos de comunicación/educación ocupan un lugar 

cen tral en el pensamiento de Freire. Dicho de otro modo: la consideración del orden simbólico en 

la configuración de nuestra subjetividad, de nuestros modos de entender, habitar y apropiarnos del 

mundo (podemos pensar que una intensidad similar tendrán las teorías de Lacan sobre las cadenas 

significantes con las que organizamos los discursos). En consecuencia, siguiendo las ideas de Freire 

podemos problematizar el presente. Si bien en el mundo que habitó Paulo Freire la transformación 

de la sociedad de la información y a comunicación tal como la estamos viviendo hoy en día -

nuestras/os estudiantes y nosotras/os- recién iniciaba, creemos que las ideas de Freire tienen una 

En esa época se consagra el "método Freire” que logra, como experiencia, alfabetizar a 300 

trabajadores en sólo 45 días. El método se extiende rápidamente. 



 

 

67 

 

enorme vigencia a la hora de reflexionar en nuestras prácticas docentes cotidianas, en las aulas, 

respecto del enorme impacto en las subjetividades de educarnos mediatizadas/os por pantallas. 

¿No les parece?  

 

Volvamos a la cuestión biográfica. Freire participó en la gestión de João Belchior Marques Goulart 

(presidente de Brasil entre 1961 y 1964) dirigiendo el Programa Nacional de Alfabetización de 

Adultos, aprobado el 21 de enero de 64. Poco tiempo después, en abril de 1964, es derribado el 

gobierno de Goulart y Freire es acusado por la dictadura que toma el poder de "subversivo 

intencional”, "traidor de Cristo y del pueblo brasileño” y de "pedagogo bolchevique, con métodos 

similares a los de Stalin, Perón y Mussolini” (cf. Freire, 1974, p. 18). Algo parecido a lo que 

recientemente hizo el expresidente de Brasil, Jair Bolsonaro, ni bien asumió, que calificó a Freire de 

 

Creemos que no es posible, dicho en términos más actuales, transformar la realidad, 

intervenir en política, si no hay una comunicación democrática. Y desde ya, esto supone 

la democratización de los medios, empezando por la accesibilidad, la conectividad tan 

en disputa hoy, pero no solo eso. Esta incluye a las plataformas digitales, servidores y 

redes sociales; políticas antimonopólicas que permitan poner a circular diversos 

discursos y voces; federalizar contenidos, regular el mercado, formar y capacitar. 

Implica también considerar quién produce los contenidos educativos, cómo circulan, 

quién los controla, tanto en el campo escolar como en el campo educativo en sentido 

amplio. 

¿Y cómo es posible esto? Intentaremos pensarlo juntos... 



 

 

68 

 

“energúmeno”. 

Pero regresemos al Brasil de los años sesenta. En aquel momento Freire fue preso y luego se exilia 

en Bolivia, Chile y Suiza sucesivamente. Su exilio finalizará recién en 1980, ¡16 años después! Esa 

experiencia marcará su obra. De regreso en Brasil trabajó con el Partido de los Trabajadores (PT) de 

São Paulo y supervisó el plan de alfabetización de 1980 a 1986. Cuando el PT se impuso en las 

elecciones municipales de 1988 Freire fue nombrado Secretario de Educación de São Paulo. En 1986 

muere su esposa Elza, de enorme influencia en su trabajo y en sus ideas. Freire se casó después con 

Maria Araújo Freire, quien continúa con su 

labor educativa. Paulo Freire murió el 2 de 

mayo de 1997 en São Paulo, a causa de una 

insuficiencia cardíaca. 

En América Latina la influencia de Freire y 

sus ideas emancipatorias ha sido y sigue 

siendo muy importante, y es por eso, quizás, 

que del mismo modo las dictaduras, tanto 

en la década del sesenta como las aún más 

sangrientas de los setenta, han perseguido esta clase de modelos que entienden a la educación como 

un medio de liberación de los pueblos. La estrategia del Plan Coninntes (1958-1961), primero, y luego 

del Plan Cóndor, implementado en los setenta y promotor del Terrorismo de Estado y del genocidio, 

persiguió de manera especial y particular a las y los docentes, bibliotecarias y bibliotecarios y otros 

referentes de la cultura y la educación. 

En la actualidad, con otros modos de construir sentido y otras prácticas, aparecen ecos de aquellos 

ataques, no solo en el Brasil que gobernó hasta hace poco Jair Bolsonaro y hoy preside nuevamente 

el líder popular de origen obrero Luiz Inácio Lula Da Silva. Lo vemos en algunos discursos neoliberales 

que suelen hacer blanco en las y los dirigentes sindicales y en las y los docentes que intervienen en 

organizaciones sindicales y políticas, mediante la propagación, en medios de comunicación 

hegemónicos, redes sociales y otras herramientas de comunicación, de cadenas de equivalencias 

discursivas en las que se intenta presentar el “buen” trabajo docente como una actividad neutral y 

apolítica. En realidad, casi podríamos decir que este discurso político que sostiene, paradójicamente, 

la antipolítica, resulta un discurso desmovilizante y que genera desesperanza,  además de 



 

 

69 

 

desprestigiar el trabajo docente, ¿no les parece? Nada más alejado del pensamiento de Freire, que 

concibe por supuesto a la educación como una actividad política y también profundamente creativa, 

como todo arte. 

 

Freire, como hemos visto, tenía un origen social humilde, se recibió de abogado e hizo un viraje luego 

de enamorarse de su primera esposa, Elza. En tiempos de ampliación de derechos de las mujeres y 

diversidades, nos parece además relevante destacar y reconocer la importancia de su compañera, 

que el propio Freire recupera en algunos de sus textos, tanto en las decisiones que fue tomando con 

su vida para elegir el trabajo docente como en muchos otros aspectos que modelaron sus ideas. Es 

por eso que la narrativa autobiográfica (sobre la cual él vuelve una y otra vez) y el lugar que ocupan 

sus vínculos en el desarrollo de sus ideas y sus prácticas nos interesan porque (como muchos otros 

aspectos de su biografía) el amor por su mujer influirá en la configuración de su manera de pensar el 

mundo, de vivir en el mundo, y el reconocimiento de esta cuestión es estratégica para pensarnos 

como educadoras y educadores, para pensar a los otros y las otras y para construir vínculos 

pedagógicos fundados en la amorosidad y el reconocimiento de la alteridad, del conflicto. Es decir, 

esto ilustra de algún modo cómo nuestras ideas se moldean de  acuerdo a nuestras vivencias, 

conectando una vez más la educación y la vida y nuestra subjetividad como educadores. Esta 

perspectiva, además, seguramente nos ayuda a la hora de pensar los diversos aspectos de nuestra 

tarea: la formación permanente, las actualizaciones, los debates con colegas, la lectura, el estudio, la 

planificación de las clases, las decisiones didácticas, la evaluación, el diálogo con las y los estudiantes, 

la comunidad escolar, las diversas familias. 

Freire se convirtió así y fue durante gran parte de su vida un educador de adultos, un educador 

 

Hagamos una pausa acá para ver un fragmento del documental del canal Encuentro 

"Paulo Freire. Fragmentos audiovisuales de un documental sobre su vida y obra. 

Testimonio de su vida y la experiencia de alfabetización en Brasil”. 

https://www.youtube.com/watch?v=t-Y8W6Ns90U&t=23s 



 

 

70 

 

popular. Recién en los 60, a partir de sus propias prácticas, empieza a escribir y contribuye a construir 

una referencia indiscutible para eso que en los 60 se llamó educación liberadora, pero que se conoce 

mejor como movimiento de educación popular. 

 

La dimensión política del diálogo en la pedagogía de la liberación 

Uno de los temas centrales de Pedagogía del oprimido es el del diálogo. En el diálogo se nos revela 

la palabra, que es el diálogo mismo. Este diálogo debe entenderse de dos maneras: como superador 

de la mera conversación o de las palabrerías, y como alerta frente al activismo. Lo que pone Freire 

en el centro de esta cuestión es la doble dimensión del diálogo, la acción y la reflexión, articuladas 

entre sí. 

Sin embargo, lo más relevante de su propuesta es el alcance del diálogo en cuanto modo de 

pronunciar la palabra: 

 

 

El diálogo indica un tipo de comunicación para construir la verdad, que nadie posee de manera 

absoluta. En este sentido, instaura un principio de derecho a la igualdad cognitiva al rechazar toda 

verdad prescriptiva o dicha para otra/os (en virtud de un poder desigual en las relaciones de fuerza).  

El diálogo se opone al "anti-diálogo”, propio de la educación bancaria. Por eso la educación dialógica 

es la que niega los comunicados y genera la comunicación (cf. Freire, 1970, p. 85), ya que esta 

comunicación permite a las personas emerger de la dominación y la opresión y trabajar por su 

 

 

“Decir la palabra verdadera es transformar el mundo Existir, humanamente, es 

pronunciar el mundo, es transformarlo” (Freire, 1970, pp. 99-100). 

 

Esta cita nos permite resaltar el anudamiento entre diálogo y transformación, cuestión 

política central del pensamiento freireano. 

¿Qué piensan ustedes de este enunciado? 



 

 

71 

 

liberación. 

 

 

 

 

 

¿Seguimos? 

"El diálogo” —dice Freire— “es este encuentro de los hombres, mediatizados por el mundo, para 

pronunciarlo, no agotándose, por lo tanto, en la mera relación yo-tu” (1970, p. 101). El diálogo, en 

principio, es encuentro; lo que no implica que sea armonioso ni orientado a un acuerdo de los 

dialogantes. El diálogo puede ser conflictivo [y con frecuencia lo es, como bien sabemos las y los 

docentes] ya que es el resultado del encuentro de personas. Como ni siquiera se agota en la relación 

"yo-tu”, tampoco es solo una construcción verbal o una conversación. Por el contrario, el diálogo es 

un largo proceso de construcción que se va concretando en la praxis, la cual, a su vez, alimenta al 

diálogo a través de la problematización. Finalmente, es un encuentro entre hombres 

"mediatizados” por el mundo. ¿Qué quiere decir esto? Quiere decir que el mundo es el articulador 

del encuentro en tanto las personas son seres en y con el mundo y en cuanto esa relación mujer-

 

 

Hay un sentido crítico-político del diálogo: el trabajo con las otras y los otros y no 
para ella/os (como en el asistencialismo, el paternalismo o el adoctrinamiento); el 
trabajo para los otros luego deviene trabajo sobre o contra la/os oprimida/os. 

 

El diálogo es praxis, es acción más reflexión, y posee un alcance político indiscutible. 

Afirma así la politicidad de la educación en dos sentidos: uno, relacionado con la 

democratización de los espacios sociales y los trabajos culturales; el otro, vinculado 
con la intervención transformadora (sobre la base de aquel requisito) en el mundo 

social y cultural. 

 

Ahora les pedimos que hagan una pausa en la lectura y piensen en lo que acabamos de 

leer, en nuestras situaciones cotidianas en las aulas. En la riqueza de los diálogos que 

allí tienen lugar. 



 

 

72 

 

hombre-en/con-el-mundo alimenta o genera el encuentro y produce la praxis transformadora. 

 

¿Qué entendemos por "universo vocabular”? 

Podría parecer que Freire nada dice acerca del sentido cultural del diálogo o sobre la dimensión 

dialógica de las prácticas culturales. Pero si prestamos atención a su obra, que es diversa y fue 

escrita a lo largo de mucho tiempo y de muchas experiencias, este aspecto aparece vinculado con 

el tema del reconocimiento del universo vocabular. Con el estudio del universo vocabular no solo 

se obtendrán los vocablos con sentido existencial, y por tanto de mayor contenido emocional, sino 

también aquellos típicos del pueblo: sus expresiones particulares, vocablos ligados a la experiencia 

de los grupos, de los que el educador forma parte Las palabras generadoras deberían salir de este 

estudio y no de una selección hecha por nosotros en nuestro gabinete, por más técnicamente bien 

escogidas que estuviesen (Freire, 1969, pp. 109, 111). 

Freire afirma que la obtención del universo vocabular no es un trabajo meramente tecnicista, sino 

que implica un involucramiento del educador en el pueblo. La búsqueda misma, la investigación 

realizada por el educador, es ya dialógica y da origen a la posibilidad misma del diálogo. 

 

 

 

Friere sostiene que, más allá de la "educación sistemática”, son claves "los trabajos educativos que 

deben ser realizados con los oprimidos en el proceso de su organización” (Freire, 1970, p. 47). ¿Qué 

significa esto? Que el educador, al igual que el político, el trabajador social, el comunicador, etc., 

trabaja en un sentido liberador no cuando intenta imponer sus ideas o hacer proselitismo, sino 

 

 

Para Freire (1970, p. 112), el "universo vocabular” es el conjunto de palabras o el 

lenguaje con el que los sujetos interpretan el mundo; contiene los temas y problemas 

que son más significativos para los educandos, y que tienen relación con los temas 

preponderantes en una época. En este sentido, la educación popular o liberadora debe 

provenir del reconocimiento del universo vocabular de los grupos. 



 

 

73 

 

cuando trabaja con los oprimidos, al ritmo de sus procesos de organización. 

 

Las culturas y las luchas político-culturales: identidades, diferencias, resistencias 

Entre las obras dialógicas de Paulo Freire, Hacia una pedagogía de la pregunta (1986), un diálogo 

con el filósofo chileno Antonio Faúndez, es quizás la más significativa en cuanto a una definitiva 

integración en su perspectiva del pensamiento del filósofo marxista italiano Antonio Gramsci (1891-

1937). Aparece aquí con mayor vigor el concepto de hegemonía y el concluyente desarrollo de una 

mirada política acerca de la cultura, que le permite hacer evidente la politicidad de la cultura. Es así 

que, a partir de su experiencia existencial, Freire llega a tres premisas básicas acerca de la cultura 

(cf. Freire y Faúndez, 1986). 

Las culturas y sus expresiones no son ni mejores ni peores sino diferentes entre sí. A partir de su 

experiencia en Guinea-Bissau y sus diálogos con el líder de la independencia de ese país, Amílcar 

Cabral (1924-1973), Freire percibe las contradicciones en el interior de las culturas. Enuncia una 

suprema contradicción lógica, pero una insoslayable certeza cultural: lo esencial de la identidad, 

contrariamente a la percepción regular (que considera esencial a lo común o a lo similar), es lo 

diferente. 

La percepción política de las culturas, las identidades y las diferencias lo llevan a una nueva 

valorización del cuerpo y de la sensibilidad, negados en las concepciones positivistas y liberales 

dominantes (cf. Freire y Faúndez, 1986, p. 32) y a una crítica del respeto al otro y del límite a la 

propia libertad impuesto por la libertad del otro (cf. Freire y Faúndez, 1986, p. 33). Desde el punto 

de vista político, la lucha político-cultural considera al otro no como límite sino como planificación 

y compromiso, incluso desde el cuerpo y la sensibilidad. Una cultura del silencio no solo comprende 

la prescripción de silencio para el otro, sino también la imposición del propio silencio frente al 

"límite” de los diferentes. Dice: "El diálogo se da cuando reconocemos y aceptamos que el otro es 

diferente” (Freire y Faúndez, 1986, p. 42). 

Desde estas posiciones, Freire propone la discusión sobre dos problemas en una política cultural: el 

de la sensibilidad popular y el de las resistencias culturales. En ambos está presente la dimensión 

transformadora del trabajo cultural que tiene en cuenta cómo los espacios sociales, los productos 

culturales y sus sentidos y las diferencias cargan marcas relacionadas con el poder. Desde el punto 



 

 

74 

 

de vista teórico, Freire retoma a Gramsci para abordar el problema de la sensibilidad popular. Desde 

la perspectiva política, evoca a Amílcar Cabral (1924-1973) y al Che Guevara (1928-1967). 

Lo que tenemos que hacer es unir el sentir y la comprensión para alcanzar lo verdadero Guevara 

y Cabral jamás renunciaron a esta comunión.  La lectura crítica de la realidad tiene que juntar la 

sensibilidad a lo real y, para adquirir esta sensibilidad o desarrollarla, precisa de la comunión con las 

masas (Freire y Faúndez, 1986, pp. 45-46). 

El problema de las resistencias culturales es leído desde una perspectiva política. En el mundo 

cotidiano se establece una lucha entre la ideología dominante y las resistencias culturales que le 

ofrecen los sectores dominados. 

La comprensión crítica de cómo se dan las cosas en el mundo de lo cotidiano puede ser muy útil al 

analista político en su entendimiento de cómo la ideología dominante no llega a someter toda la 

expresión cultural, no llega a someter la creatividad popular A veces, podemos ser llevados, en 

una comprensión acrítica, a pensar que todo lo que se halla en la cotidianidad popular es pura 

reproducción de la ideología dominante, pero habrá también, contradiciéndola, marcas de la 

resistencia en el lenguaje, en la música, en el gusto de las comidas, en la religiosidad popular, en la 

comprensión del mundo (Freire y Faúndez, 1986, pp. 42). 

La lucha político-cultural contra la ideología dominante no parte de ideas sino de los elementos 

concretos de resistencia cultural popular (de las mañas de los oprimidos, cf. Freire y Faúndez, 1986, 

p. 64), un germen de lucha ya existente desde los sectores populares (cf. Freire y Faúndez, 1986, p. 

43). Precisamente la recaída en posiciones voluntaristas, intelectualistas o autoritarias tiene que ver 

con no querer conocer esas formas de resistencia en las masas populares y afirmar en ellas solo 

reproducción de la ideología dominante. "La comprensión crítica de las expresiones culturales de 

resistencia de las clases sociales oprimidas es fundamental para la estructuración de planes de 

acción político-culturales” (Freire y Faúndez, 1986, p. 64). 

 



 

 

75 

 

 

 

Paulo Freire en las aulas... 

Pensar a Freire en el regreso a la democracia no fue sencillo y aún hoy no lo es por todo lo que 

condensa su figura. Sin embargo, superada la censura, sus planteos ganaron espacios en las 

bibliotecas docentes de América Latina. En su tierra recibió el título de "Patrono da Educação 

Brasileira" por resolución del Congreso Federal de Brasil. En nuestro país se han constituido cátedras 

libres en su nombre en las universidades nacionales de La Plata y Mar del Plata. En el marco de las 

las diversas actividades sobre o desde Freire que que tuvieron lugar en 2021 en homenaje al 

centenario de su nacimiento, consideramos muy valiosos los debates y ponencia del Congreso 

Pedagógico organizado por la Secretaría de Educación de la Ctera, ¿QUÉ DOCENCIA PARA ESTOS 

TIEMPOS? A 100 años del nacimiento de Paulo Freire -reunidos en un libro de reciente publicación, 

disponibleen la bibliografía de la clase junto al material de la presentación de Adriana Puiggrós (2019) 

en el marco de la inauguración de la Cátedra Libre Paulo Freire en la UNLP. 

Pero, volvamos al aula, la sala, los patios y mantengamos la pregunta por la vigencia de una idea que 

en tiempos de individualismo se vuelve un sostén para la tarea de enseñar, ¿hay huellas del 

pensamiento freireano en las instituciones que transito? ¿Qué significa ser freireano para la docencia 

que queremos? 

  

 

Para repasar los aportes freireanos, les proponemos recorrer el trabajo de 

una estudiosa de su obra, Lidia Rodríguez. 

 

Les proponemos la lectura de un homenaje a este gran pedagogo de parte de una de 

sus amigas, Adriana Puiggrós, bajo el título El pensamiento de Paulo Freire en tiempo 

presente, realizado en el marco de la inauguración de la . Cátedra Libre Paulo Freire 

de la Universidad Nacional de La Plata, el, 23 de mayo de 2019, en la Facultad de 

Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE), en la sede de Ensenada, provincia 

de Buenos Aires. 



 

 

76 

 

 

Actividades obligatorias individuales 

 

 

 

Bibliografía de referencia 

Alesso, Sonia, Yasky, Hugo, Ewards, Daniel, et al. ¿Qué docencia para estos tiempos? A 100 años del 

nacimiento de Paulo Freire. Ctera. Caba: 2022. Disponible en: 

https://mediateca.ctera.org.ar/items/show/459 

CELAM (1968). Documentos Finales de Medellín. Buenos Aires: Paulinas. 

Freire, P. (1969). La educación como práctica de la libertad. Montevideo: Tierra Nueva. 

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Freire, P. (1975). Acción cultural para la libertad. Buenos Aires: Tierra Nueva. 

Freire, P. y Faúndez, A. (1986). Hacia una pedagogía de la pregunta. Buenos Aires: La Aurora. Freire, 

P. (1991). La importancia de leer y el proceso de liberación. México: Siglo XXI. 

Giroux, H. (1992). Teoría y resistencia en educación. México: Siglo XXI. 

Huergo, J. (2005). Hacia una genealogía de Comunicación/Educación. La Plata: Ediciones de 

Periodismo y Comunicación. 

Huergo, J. (2017). La educación y la vida. Un libro para educadores populares y maestros de escuela. 

La Plata: EPC. 

Puiggrós, A. (23 de mayo 2019). El pensamiento de Paulo Freire en tiempo presente. Conferencia 

de inauguración de la Cátedra Libre Paulo Freire de la UNLP, FaHCE, Ensenada. Archivos de Ciencias 

de la Educación, vol. 13, núm. 16, 2019. Universidad Nacional de La Plata, Argentina DOI: Rodríguez, 

 

 

  

 

 

 

 

¿Qué ideas de Paulo Freire te ayudan a repensar tus prácticas docentes 

Actividad obligatoria para compartir en el foro 



 

 

77 

 

L. 

M. (2015). Paulo Freire una biografía intelectual. Surgimiento y maduración de la pedagogía del 

oprimido. Buenos Aires: Colihue. 

 

Fuentes de las imágenes 

Freire y su primera esposa, Elza Maia Costa Oliveira. Fuente: http://paulofreireuca.blogspot.com 

/2013/01/blog-post_6142.html 

 

Créditos 

Autor/es: Mónica Fernández Pais y Cintia Rogovsky 

Cómo citar este texto: 

Fernández Pais, M. y Rogovsky, C. (2022). Clase Nro. 3: Ideas y legados de Paulo Freire. Los procesos 

educativos en clave emancipatoria. 2022. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

  

http://paulofreireuca.blogspot.com/


 

 

78 

 

 

Módulo 1: Pedagogías latinoamericanas para la docencia de nuestros tiempos 

 

Clase 4: Infancias y dispositivos neoliberales en el siglo XXI 

 

Parte 01. Mirar la infancia desde el 2020. Mostrar de qué está hecho el mundo a los nuevos. ¿Un 

proyecto pedagógico para los más chicos? 

Parte 02. Pensar desde el sur. El problema de los reduccionismos. Dispositivos y subjetividades en 

contextos de pandemia: escuela, familia y trabajo. 

 

"Lo que debemos realmente apreciar en la educación es que a nuestros hijos no les falte nunca el 

amor a la vida". (Natalia Ginzburg, Las pequeñas virtudes) 

 

¡Hola a todas, todos y todes! Llegamos a la última clase de este breve pero intenso recorrido. 

Esperamos que hayan llegado hasta acá con ganas, ya pensando en el Trabajo Final, cuya consigna 

encontrarán al final de la clase. Vamos anotando nuevas reflexiones que nos ayuden a construir 

entre todas y todos las agendas pendientes. 

Les proponemos algunas ideas para iniciar este último recorrido: 

https://www.youtube.com/watch?v=5zwGlggQL-I 

 

Parte 1. Aportes para pensar la educación para la infancia 

https://view.genial.ly/5fa2be362463d50d4aa84dea/interactive-content-curso-122-clase-4-

itinerario-copia 

 



 

 

79 

 

Mirar la infancia desde el 2023 bajo el lema “Los únicos privilegiados son los 

niños (y las niñas)” 

En esta clase nos proponemos recorrer algunos temas que nos interpelan en el presente y dan 

forma al ser nacional con la intención de divisar a lo lejos y ajustar la lente en aquellos puntos que 

sobresalen para invitar a la pregunta y la reflexión. Se trata de un tiempo especial, un tiempo en 

que las infancias volvieron a ser desplazadas del centro de la escena y, por ello, queremos traerlas. 

El neoliberalismo o, al decir de Sztulwark, la estructura neoliberal en la que vivimos algunas/os en 

resistencia, realiza una operación compleja y perversa; por ejemplo, al mismo tiempo que ubica los 

temas de primera infancia en el centro de todas las mesas internacionales de definiciones de 

políticas públicas –que van desde el G20 hasta los acuerdos regionales como el Mercosur–, se niega 

a cuidar a las y los más chicos partiendo de miradas situadas y precisas, y banaliza el tema a través 

del uso retórico de los derechos, invisibilizando de este modo las vidas reales y las condiciones 

materiales en las que se desarrollan. 

 

*Recordemos que primera infancia no es lo mismo que infancia. Infancia alude 

a la franja etaria desde el nacimiento hasta los 18 años de edad, según la 

legislación vigente. Primera infancia es solo una parte, en Argentina, la franja 

entre los cero y seis años de edad. 

 

Mostrar de qué está hecho el mundo a los nuevos 

En La Edad de Oro, José Martí –a quien ya mencionamos al comienzo de este curso– decía que su 

obra tenía como destinatarios a los niños y las niñas a los que "Les vamos a decir cómo está hecho 

el mundo: les vamos a contar todo lo que han hecho los hombres hasta ahora". ¿Por qué y a quién 

decía esto Martí? El pedagogo cubano creía que las niñas y los niños –a quienes hoy agregamos las 

niñas y los niños desde su tierna edad, aquella escolar, aquella que ya lee–, son en quienes se debía 

depositar la confianza y la esperanza de construir el Pueblo. EL PUEBLO se forma con las presencias 

y las palabras que construyen libertad. 



 

 

80 

 

 

¿De qué se trata mostrar el mundo a los nuevos? 

Entendemos la propuesta de Martí como provocación, como posibilidad que nos impulsa a la acción 

y que nos deja latente la incomodidad. Una provocación, porque se trata de una afirmación que nos 

responsabiliza en lo que vamos a decir: QUÉ contenidos elegimos para decir CÓMO es el mundo y 

QUÉ hicieron las personas hasta ahora. Estos interrogantes nos imponen la toma de posición, nos 

ponen ante las propias representaciones acerca de cada tema. Se trata de una pregunta acerca del 

hacer y la teoría sobre el tema. Saber hacer, saber enseñar, por ejemplo, solo se comprenden si las 

prácticas se vuelven experiencia. Conectar teorías acerca de cómo enseñar implica que sabemos 

hacerlo. 

 

Enseñar implica elegir qué contar de este mundo. Por años, por ejemplo, hemos 

escuchado en la escuela que Colón vino a ¿salvarnos? Este relato, hoy está puesto 

en cuestión para la mayoría de los docentes. Sin embargo, las carabelas no han 

desaparecido o, peor aún, no hay “indios” en los actos del 12 de octubre, pero hay 

admiración por modelos de países europeos, por sus bibliotecas, por sus 

categorías... En síntesis, la metáfora sería: Colón sigue presente. 

  

Mostrar el mundo a los nuevos nos lleva a pensar desde qué lugar, desde qué perspectiva nos 

paramos para seleccionar contenidos, para construir política curricular. Cómo y qué elegimos 

enseñar de naturales y de geografía, por ejemplo. Los contenidos de las ciencias, de los lenguajes 

artísticos merecen ser repensados como parte de nuestra propia práctica, y sería fantástico que nos 

animemos a mirarlos desde lugares nuevos para la creación y la responsabilización por lo que 

seleccionamos. Podemos leer mapas habitados o solo mirar los colores territoriales; podemos 

recitar de memoria los países con sus capitales y podemos ponerles lenguajes, realizar producciones 

culturales contando las luchas de quiénes las construyeron; podemos elegir contar el Holocausto 

como un suceso del siglo pasado que nos avergüenza o podemos enseñarlo como amenaza latente, 

como repetición de los modos de terminar con algunos que adoptó formas brutales en la Europa 

mesiánica, y asociarlo con el exterminio en América, con las muertes cotidianas por goteo a lo largo 



 

 

81 

 

y ancho del globo. 

 

 

 

Para que esto suceda, como docentes, nos tiene que habitar la incomodidad que abona preguntas 

y nos transforma en investigadores con lentes renovados. 

En el seminario de formación docente del profesorado de Educación Inicial, llamado Políticas para 

las infancias, solemos hacer un ejercicio que nos ha llevado a recorridos muy enriquecedores y que 

les proponemos también en este espacio: recorramos las redes, las vidrieras, la publicidad, las 

propuestas culturales viendo QUÉ, CÓMO y CON QUÉ LENGUAJE se les habla a las chicas y los chicos 

en las distintas edades, pero, sobre todo, a las y los más pequeños. “Cuánto es necesario TENER 

para ser feliz”, es un modo concreto de ver las formas que el neoliberalismo busca para constituirlos 

como consumidores fieles.... ¡esta idea, no nos resulta novedosa! Sin embargo, creemos que 

merece mejores revisiones, salir de las banalizaciones para explorar sus matices, para profundizar 

en las formas que adopta. Les proponemos hacer ese rápido –o profundo– recorrido y verán lo que 

está ante nuestros ojos con otra lentes, para mirarlo, quizás por primera vez de esta manera... ¡ahí 

hay una tarea de intervención docente que nos convoca! 

Esa es la tarea que hacen los que estudian con las herramientas de las neurociencias para incidir en 

un aquí y ahora con pretensiones de futuro. Pero, detengamos aquí las rotativas... ¿se trata de un 

mundo en el que ya está todo dicho? Creemos que NO. Como humanos, portamos la novedad y la 

creatividad, y, desde ahí, la responsabilidad cotidiana que adopta nuestra tarea de enseñar cada 

día. 

Acaso debamos abrir aquí la pregunta y preguntarnos ¿quiénes son nuestras niñas y niños? 



 

 

82 

 

Seguramente son los “Juanitos” que creó Antonio Berni, los que “la van llevando” y también 

aquellas/os que encuentran familias que, en el afán de darles mejor vida que las suyas, les dan todo. 

Unas/os y otras/os encuentran en el espacio público en el que les recibimos una referencia de lo 

social. Así, el espacio de las instituciones se vuelve oportunidad y amparo. Veamos a Juanito Laguna, 

el personaje del artista plástico argentino que mejor reflejó la pobreza de la infancia en el siglo XX 

en nuestro país y a la niña de otra de sus obras. En estas obras la sensibilidad del pintor se advierte 

con claridad; Juanito, un niño de vida difícil, tiene por juguete lo que otros desechan y su tiempo es 

de trabajo y no de contemplación. Por los Juanitos y las "Juanitas" es que necesitamos una 

pedagogía que asuma la transmisión en la enseñanza de “este mundo” que habitamos con 

generosidad para hacer lugar a muchos mundos. 

 

Juanito ciruja. Antonio Berni (1978). Collage. MALBA. http://www.ramona.org.ar/node/54710 

 

Nos asaltan entonces las preguntas acerca del ser docente y sus posibilidades. Es Paulo Freire quien 

ya había dejado a mano algunas ideas acerca de la pedagogía de la pregunta como modo de estar 

en la docencia. 

 

¿Un proyecto pedagógico para los más chicos? 

Creemos que es necesario un proyecto para las y los más chicos, un proyecto que reponga la idea 

de infancia. Pero, revisemos esa idea y veamos los fenómenos de este tiempo, el de la tercera 

década del siglo XXI. Nos encontramos en lo que Diego Sztulwark (2019) llama "ofensiva sensible", 

http://www.ramona.org.ar/node/54710


 

 

83 

 

un tiempo marcado por los nuevos idearios que se imponen bajo lo que llaman "siento, luego 

existo". La aceptación de lo sensible se impone para que cada uno acepte, desde un trabajo con uno 

mismo, las condiciones que el neoliberalismo nos impone. Aceptarnos y aceptar es el mandato de 

un tiempo en el que ser diversos no es lo mismo que ser disidentes. En ese sentido, el aceptar con 

afecto nos permite encontrar nuevos modos “amables o amigables” que nos conecten con la 

búsqueda solitaria de nuevos pensares. Pero no es ese el camino que elegimos, preferimos ir por 

las calles de tierra, las que se llenan de pozos y producen incomodidad… 

La invitación es a reconocer que hay que desaprender lo sabido para revisar desde qué principios 

se pensó la pedagogía para las y los más chicos. Aquel ideario acerca de la enseñanza bajo una idea 

de qué enseñar, como ya dijimos no consideraba a los más chicos porque se creía que la verdadera 

educación comienza con la capacidad de hacer abstracciones. Allí, sería valioso que comencemos a 

hurgar en aquello sabido y aprendido, porque lo hicimos desde el paradigma heteronormativo, que 

se nos impuso como normalidad. Un mundo ordenado bajo cierta normatividad que el proyecto 

pedagógico sostuvo con convicción. Las luces de colores de la integración comienzan a mostrar otras 

caras de este orden social que merece ser revisado. Allí aparece, por ejemplo la perspectiva de 

género no binaria, pero que tampoco clasifique. ¿A qué nos referimos? Al riesgo de creer que con 

aceptar el matrimonio o las relaciones de pareja igualitarias o la niñez trans, ya cumplimos con las 

demandas de quienes plantean las disidencias. Sin embargo, el tema es aún mucho más complejo, 

se trata de revisar discursos, prácticas, instituciones (y nuestro lugar en ellas), como modo de revisar 

aquellas formas que se establecen como legitimando determinadas formas de vivir las relaciones y 

los placeres, y declarando a otras en patológicas o anormales, al decir de Val Flores (2017). 

Así, pensar un proyecto pedagógico para las infancias merece revisar la categoría misma. ¿Por qué? 

Para revisar discursos, para deconstruir los efectos de la hegemonía. En el mundo escolar, nos 

hemos detenido con afán en el planteo de una infancia en plural. Las infancias son un tiempo 

construido por cada comunidad para señalar un tiempo vital. Desde allí, se habla y se enuncian 

normas, derechos, se constituyen subjetividades y deseos. Lo hace el neoliberalismo, lo ha hecho el 

liberalismo, lo hace el capitalismo y las luchas socialistas. Hablar en nombre de, les infans, las y los 

sin voz, las y los que no hablan. Por otro lado, hablar de la niñez remite a la biologización de la vida 

en los primeros años. Se vuelve complejo, entonces, nombrar a los que aún no pueden asumir, por 

ejemplo, la escritura de esta clase... eso no quiere decir que no asuman sus vidas y escriban su 

experiencia. Cuando Giorgio Agamben (2001) nos invita a pensar la experiencia y el lenguaje, nos 



 

 

84 

 

remite a la idea de in-fancia como el tiempo de la verdadera experiencia. "El hombre, en cambio, 

en tanto que tiene una infancia, en tanto que no es hablante desde siempre, escinde esa lengua una 

y se sitúa como aquel que, para hablar, debe constituirse como sujeto del lenguaje, debe decir yo", 

va a decirnos el pensador italiano. Decir yo, implica ser, allí es que a los niños podemos pensarlos 

como figuras de la contingencia, al decir de Darío Sztajnszrajber. Esa niña, ese niño, mantiene un 

primer lenguaje cifrado: el juego. El juego implica poder salir y entrar de la realidad. Jugar implica 

profanar lo sagrado y lo viejo. Los objetos son alterados, su finalidad revolucionada y, desde allí, se 

transforman en juguetes. En la niñez el juego es el modo de hacer experiencia y con ello se conoce 

el mundo. Jugar, explorar, probar las palabras es el modo de construir saberes, en tiempos 

despojados de la urgencia del cansancio. 

En ese mundo y este tiempo, los únicos privilegiados son los niños en la medida que se vuelven 

potencia, porvenir, juego y experiencia. En esas primeras apropiaciones del lenguaje la niñez 

encuentra en la familia el lugar de las experiencias claves. Lo escolar, de la mano de la educación 

inicial aparece en ese escenario como un actor clave para acompañar la tarea de criar y educar en 

la esfera pública que debe ser controlado por la familia y los colectivos que definen los valores para 

el orden social. Es entonces cuando la educación en el espacio de la escuela es puesta en la mira y 

es necesario detenernos a escuchar y mirar QUÉ queremos decirles o dejarles a mano para que 

construyan ese yo y su lenguaje. 

Resulta interesante descubrir las huellas de la conquista, de la colonización de lenguajes y palabras, 

para comprender las operaciones hegemónicas que se ponen en marcha a diario. Asimismo, es 

interesante detenernos a mirar los efectos del relato de la infancia cuando se la ha abandonado. 

Recordar la propia infancia no es igual a hablar desde la infancia y, mucho menos, hablar de las 

infancias en alusión a la niñez que la atraviesa. Estamos tentados a tomar sus palabras por asalto y 

también lo está el mercado. 

Paulo Freire, en el que fue su primer libro hablado, Partir da infancia, escrito junto a Sérgio 

Guimarães, describe el valor de las primeras huellas de su alfabetización inicial y cómo su mundo 

atravesado por la decadencia de la clase media impactaba e impactó en su concepción del mundo 

y de los otros. No hablaba de la infancia sino de su infancia, aquella a la que vuelve para comprender 

el mundo, aquella en la que habita experiencia. Su relato se puebla de aromas y colores de otro 

tiempo, sin vanidades y sin otras pretensiones que valerse de aquellos retazos de su historia para 



 

 

85 

 

dar cuenta de su propio proceso de crecimiento. Este relato lo retoma en Cartas a Cristina, pero no 

es un hombre que se vale de su historia, sino que escucha las historias en un gesto generoso y 

respetuoso del otro. En un gesto pedagógico dialógico liberador. 

 

Reformas, derechos y horizontes posibles desde la infancia 

Paulo Freire, como dijimos en clases anteriores, fue un abogado nacido en Recife, Pernambuco, un 

19 de septiembre de 1921. Pernambuco era uno de los estados al nordeste de Brasil con mayor 

cantidad de analfabetos a mediados del siglo pasado. Freire, además de verse influenciado por su 

esposa maestra, estaba conmovido ante las vidas de tantos hombres que no podían siquiera votar 

y, desde esa perspectiva, imaginó una educación en la que los roles de educando y educador fueran 

intercambiables, al promover una educación dialógica en la que el maestro aprenda con el 

estudiante. Otra vez este brasilero se nos vuelve letra para pensar en los derechos y se vuelve 

oportuno traerlo junto al Simón Rodríguez maestro que promovía la invención. Pensar la infancia y 

pensar en los derechos de les humanes es un gesto oportuno para entender que esos derechos no 

existen si no estuvieron presentes en la niñez. No se trata de exigirlos a un Estado sin rostro, se trata 

de mirar a los ojos y descubrir el derecho pendiente. Advertir al sujeto de derecho como tal, como 

eco de un tiempo presente. 

 

¿Podemos diseñar un proyecto pedagógico en clave de derechos? 

Sería un proyecto capaz de trascender las fronteras y revisar aquello que aún está pendiente de 

contar, conocer e identificar. Para que esto sea posible, resulta imperioso partir de un buen 

diagnóstico del estado de situación de una niñez empobrecida. Pobreza de alimentos, de juguetes, 

de cumpleaños y de colchones. Infancias que no tienen cobijas ni quien les meza. La escuela y los 

maestros pueden volver visibles las necesidades, pero no tienen los medios para modificar las 

condiciones de materialidad. 



 

 

86 

 

 

La escuela puede y debe discutir cómo resignificar y garantizar 

derechos en su cotidiano; pero no puede intervenir fuera de sus 

paredes y cercos. Las y los docentes, de todos modos, conocen, 

acompañan y trascienden el falso dilema entre enseñar y cuidar. 

Enseñar implica cuidar y, por ello, la cuestión se resuelve en la 

medida que la Escuela Pública argentina Enseña, Resiste y Sueña. 

 Es importante conocer la historia, a sus protagonistas y los idearios latinoamericanos, pero es 

estratégico leer el presente desde una perspectiva crítica. Conocer las leyes, deconstruir los 

discursos. 

Palabras para un nuevo comienzo 

 

Retratos de Modesta e Inesita 1939. Diego Rivera. 

Óleo sobre lienzo. 99 x 69 cm. 

Colección herencia de Licio Lagos. Ciudad de México. 

Apostamos a la igualdad radical de los sujetos desde la cuna y desde allí postulamos la 

emancipación. Creemos en la posibilidad de ver en cada recién nacido la aventura del porvenir, de 



 

 

87 

 

la novedad y una oportunidad para un nuevo comienzo y de eso nos ocupamos. Les acompañamos 

hasta que dejan las aulas a lo largo de una extensa trayectoria, son las niñeces y adolescencias las 

que encuentran en nosotros una oportunidad, una luz que ilumina sus posibilidades y proyectos. 

Desde allí, confiamos más que nunca en la potencia de mostrarles un mundo con justicia social, con 

dignidades y pasiones. Un mundo en el que tengamos a mano la metáfora para ayudarnos a 

encontrar el modo lúdico de habitar este planeta, nuestra casa. 

Volver la mirada a América Latina implica volver a la Pacha y a los saberes ancestrales que se funden 

con los de nuestros pueblos de origen, que llegaron con esperanzas y sin afán colonizador. Estamos 

pariendo un nuevo tiempo que respeta las disidencias desde la amorosidad. 

Y así son los hombres, que cada uno cree que sólo lo que él piensa y ve es la verdad, y dice en verso 

y en prosa que no se debe creer sino lo que él cree, lo mismo que los cuatro ciegos del elefante, 

cuando lo que se ha de hacer es estudiar con cariño lo que los hombres han pensado y hecho, y eso 

da un gusto grande, que es ver que todos los hombres tienen las mismas penas, y la historia igual, 

y el mismo amor, y que el mundo es un templo hermoso, donde caben en paz los hombres todos 

de la tierra, porque todos han querido conocer la verdad, y han escrito en sus libros que es útil ser 

bueno, y han padecido y peleado por ser libres, libres en su tierra, libres en el pensamiento. 

(Fragmento de “Un paseo por la tierra de los anamitas”, La Edad de Oro, José Martí) 

Finalmente, deberíamos interrogarnos acerca de la posibilidad de hacer diferencias en las vidas de 

las y los estudiantes y en las propias, enseñar a mirarnos en un tiempo sostenido, enseñar a 

encontrarnos en medio de la intempestiva presencia de los “smartphone” de la que nos alerta Byun 

Chul Han, buscar nuevos recursos para entender el mundo y contárselo a los nuevos. 

 

 

Les dejamos las palabras de quien ayudó a pensar las infancias, Eduardo Bustelo 

(Argentina) - Teoría de la Infancia: Propuesta para un Paradigma 

Latinoamericano, en el V Congreso Mundial por el derecho de la infancia y la 

adolescencia. Argentina, San Juan, 2012. 



 

 

88 

 

Eduardo Bustelo (Argentina) - Teoría de la Infancia: Propuesta para un Paradigma 

Latinoamericano. de Desarrollo Humano de San Juan 

  

 

Gurisito, de Daniel Viglietti 

 

Niño, mi niño, 

vendrás en primavera, 

te traeré. 

Gurisito mío, 

lugar de madreselvas 

te daré. 

 

Y aunque nazcas pobre, 

te traigo también: 

se precisan niños 

para amanecer. 

 

Niño, niñito, 

el hombrecito nuevo 

llegará. 

 

Gurisito feo, 

 

  

Niño, mi niño, 

tu niño y aquel niño, 

todos van. 

Rueda, que te rueda, 

hacia la vida nueva 

llegarán. 

 

Cada niño un poco, 

todos tomarán 

de la misma leche 

y del mismo pan. 

 

Niño, mi niño, 

vendrás en primavera, 

te traeré. 

Gurisito mío, 

lugar de madreselvas 

https://vimeo.com/68652187
https://vimeo.com/68652187
https://vimeo.com/user18888625


 

 

89 

 

ñatita de glicina 

él tendrá. 

 

Y mientras él crezca 

crecerá también 

el lugar de todos, 

será para bien. 

te daré. 

  

  

Y aunque nazcas pobre, 

te traigo también: 

se precisan niños 

para amanecer. 

https://www.youtube.com/watch?v=5EyUZ9EdXWM 

  

 

Y hagamos una pausa, un recreo, para pasar a la última parte de esta 

clase.  

Un poco de música:  

 Disponible en: https://youtu.be/brI6TFM0TrQ 

 

  

https://www.youtube.com/watch?v=5EyUZ9EdXWM
https://youtu.be/brI6TFM0TrQ


 

 

90 

 

Parte 2. Dispositivos neoliberales de Comunicación/Educación en el siglo XXI 

 

“[...] el verdadero corazón de la Escuela está formado por horas de clase que pueden ser aventuras, encuentros, 

hondas experiencias intelectuales y emocionales. Porque lo que queda de la Escuela, en la época de su evaporación, 

es la belleza de la hora de clase”. 

(Massimo Recalcati, 2016) 

 

Como escribimos estas clases desde una perspectiva interdisciplinaria, vamos a cerrar el curso 

intentando pensar con ustedes aquellos tópicos del campo que llamamos Comunicación/Educación 

(ya explicaremos la cuestión de la barra más adelante), que se inscribe en la perspectiva del 

pensamiento pedagógico latinoamericano y adquiere especial relevancia para ayudarnos a pensar 

este proceso de enseñar y aprender en tiempos de pandemia. Seguramente, algunas y algunos 

conocen el campo Comunicación/Educación y otras y otros no, por lo cual vamos a partir de algunas 

definiciones para situarnos, para ver qué conceptos y consideraciones nos pueden servir para pensar 

la actualidad y algunas líneas prospectivas. 

¿Lo intentamos? 

 

 

Empecemos observando el cuadro de la izquierda, y seguiremos con algunas preguntas. La estampa 

es del gran artista plástico argentino Carlos Alonso, y forma parte de una serie de acuarelas, tintas y 



 

 

91 

 

collages que realizó entre 1962 y 1965 para Malón (1907) del Comandante Prado, a pedido de la 

editorial EUDEBA, que lo publicó así ilustrado en 1965. Un pelotón de los “ganadores”, mostrado de 

espaldas desde el punto de vista del observador, y armado con tecnologías poderosas e innovadoras 

para su tiempo, a punto de fusilar a dos hombres desarmados que defienden lo que por derecho les 

corresponde del invasor blanco. Si tienen ganas, pueden detenerse a observar esta estampa o buscar 

en Internet la colección y apuntar qué otras cosas ven allí. En principio, lo que queremos mostrar con 

estos ejemplos son varias cuestiones para explicar el contexto desde el cual nos estamos pensando, 

como se ha planteado a lo largo del recorrido del curso y en la primer parte de esta clase. También, 

que es inescindible pensar la educación latinoamericana sin pensar a la vez en lo que el peruano 

Mariátegui llamaba “la cuestión indígena”, además de lo que Freire destacó como la condición de 

opresión o, Adriana Puiggrós, la desigualdad fundante de nuestras pedagogías. Se trata de 

pedagogías nacidas de esa modernidad -la misma que inventó la tecnología escuela para proyectarse 

e instalarse como consecuencia de la “doble revolución burguesa”- (Hobsbawm, 2012) que dio 

nacimiento al capitalismo, pos Conquista, pero junto al saqueo, la esclavización, la colonización y, 

más adelante, el imperialismo. Pensarnos desde la perspectiva emancipadora latinoamericana de 

estos y otros referentes nos permite observarnos de modo que, en plena pandemia, asistimos a la 

visibilización de nuevas y viejas desigualdades y opresiones; también, al resurgimiento de discursos 

y relatos racistas y neofascistas que atraviesan la escena educativa. Por supuesto, esto afecta los 

modos en los que estamos pensando y haciendo escuela, las condiciones de trabajo de las y los 

educadores. 

● Como se señala en la primera parte, respecto a los lenguajes, es una preocupación ampliar 

la perspectiva del pensamiento pedagógico latinoamericano a las narrativas que vienen 

del campo de las artes, la literatura, la edición (pensar, por ejemplo, el vínculo entre 

editoriales, bibliotecas y escuela: qué manuales, qué libros, y quiénes escriben, editan y 

venden lo que nos forma y con lo que formamos) y la comunicación, entre otros. Estos 

ámbitos también están siendo territorios de disputa de sentidos pedagógicos, culturales. 

Es de vital importancia poner una lupa para observar estas cuestiones, tanto en territorios 

populares, comunales, presenciales y virtuales, como en aquellos dominados por las 

empresas de comunicación, de desarrollos de TIC, de producción de contenidos educativos 

(editoriales, plataformas, televisión, radios) y de provisión de Internet, entre otras, que son 

de gran impacto en las subjetividades contemporáneas, tanto de educadoras y 



 

 

92 

 

educadores como de estudiantes, familias, entre otros. ¿Acaso es lo mismo encontrarnos 

en plataformas o aplicaciones soberanas, desarrolladas en nuestras universidades públicas, 

centros de investigación, mediatizadas por satélites propios, que hacerlo por las vías de 

herramientas y servidores diseñados para vigilar, disciplinar o imponer lógicas mercantiles? 

● Ir analizando qué nos está dejando el virus como “mensajero” o pedagogo de la crueldad 

(Boaventura Da Sousa Santos, junio 2020), es decir, como comunicador y educador, y la 

pandemia que desnuda las desigualdades constitutivas del sistema neoliberal y la crisis 

ambiental que profundiza las condiciones (Adriana Puiggrós, junio 2020). 

● Las y los docentes nos hemos ido formulando preguntas estos meses. No tenemos aquí 

respuestas, pero sí la responsabilidad de estar interpelándonos con ustedes así, expresado 

en gerundio, como propone Kush, al pensar las gramáticas latinoamericanas del estar 

siendo: 

o ¿Cómo afectan las visiones instrumentalistas de las TIC las políticas educativas?, 

o ¿hay otras alternativas a la tecnocracia, tecnofobia o tecnofilia en escenarios 

como los actuales? 

o ¿Qué transformaciones en nuestras subjetividades y las de las y los estudiantes 

se están produciendo? 

o ¿Cuál es el rol del Estado para reducir los niveles de desigualdad educativa con 

relación a esta “nueva normalidad”? 

 

 

La educación y la comunicación son campos especialmente sensibles 

y complejos en América Latina, y adquieren especial relevancia en 

contingencias complejas, como las actuales. Acá partimos de un 

enfoque político de la comunicación/educación propiciado por el 

maestro Jorge Huergo (1963-2014) y otros referentes que 

desarrollaron el campo y lo vincularon con aquellas matrices y 

tensiones entre proyectos, modelos, gramáticas y discursos 



 

 

93 

 

pedagógicos que pusieron en disputa las teorías y prácticas 

hegemónicas e intentaron transformarlas y revolucionarlas, tanto en 

el orden político como epistemológico, al considerar que educar es un 

acto político al servicio de la emancipación y la transformación de los 

pueblos y el sujeto pedagógico latinoamericano. 

 

Pensar desde el sur 

Al mismo tiempo, desde el campo comunicación/educación se concibe el rol del docente como 

intelectual, pedagogo y productor de cultura, y, en consecuencia, el docente es un actor 

protagónico a la hora de reflexionar sobre el impacto que las TIC están teniendo en las últimas 

décadas en este campo, así como en los modos de hacer escuela, la transformación de las prácticas, 

la organización sindical por la defensa de la educación pública, entre otros aspectos. 

 

En este sentido, recuperamos con Jorge Huergo la perspectiva 

tabordiana que nos propone pensar los problemas y las instituciones 

desde acá. Eso no significa, por supuesto, no estudiar o leer a 

intelectuales, pensadores, de otras latitudes, de hecho lo estamos 

haciendo en este curso. Lo que queremos señalar es que las 

epistemologías del sur nos permiten el pensamiento situado.  

Nos hablan de nuestras realidades y condiciones de producción, de 

construcción de sentidos y saberes. ¿Es posible pensar, por ejemplo, 

estrategias de retorno a clase sin tener en cuenta las voces de las y los 

educadores, con una perspectiva federal acerca de las diversas 

situaciones que este país tiene?, ¿sin considerar las particularidades 

de salud pública y laborales de cada provincia, o las dificultades 

propias del transporte público en los grandes conglomerados urbanos 

(Rosario, Córdoba, AMBA)?, ¿sin considerar de dónde venimos 



 

 

94 

 

después de cuatro años de gobierno neoliberal, el empobrecimiento 

de nuestro pueblo, el hacinamiento en muchos barrios y ciudades, la 

situación salarial y el desempleo, las grandes distancias en medios 

rurales, la problemática de las fronteras en el NEA o el NOA, o Cuyo, 

sin considerar la situación política de Brasil, de Bolivia, de Chile, de 

Uruguay? 

Más aún cuando en la escena mediática y, en muchos casos, en la institucional también, el discurso 

está por lo general hegemonizado por imaginarios cargados de prejuicios que persisten en el sentido 

común (“lo de afuera es mejor”), habitus y desconocimiento del pensamiento latinoamericano. 

 

El problema de los reduccionismos 

Jorge Huergo (1957-2014) llamaba la atención sobre algunos reduccionismos, idea que hoy se 

actualiza a la hora de pensar la enseñanza en contextos de pandemia y de los futuros que estamos 

imaginando para los próximos años, donde posiblemente se combinen formas de presencialidad y 

virtualidad. 

Entre los reduccionismos que buscamos señalar y evitar, quizá el más importante sea el que pretende 

reducir Comunicación/Educación al uso de medios y tecnologías (en la educación formal y no 

formal) “de manera innovadora pero marcadamente instrumental” (Huergo, 2005), propias del 

discurso neoliberal. Esa mirada es la que termina por habilitar la idea de que, basta que se garantice 

el acceso a las TIC (cuestión que consideramos prioritaria, desde ya), es posible educar sin 

mediaciones pedagógicas, y reponer la idea que retorna bajo diferentes formatos, de “voluntarios”, 

“operadores”, es decir, la reducción del rol de las y los docentes a una suerte de meros 

instrumentistas o empleados de call center con conocimientos del uso de tecnologías educativas. La 

actual situación ha vuelto a poner en relieve esta perspectiva, ¿lo han notado? 

Esa suerte de fantasía del discurso neoliberal puede rápidamente convertirse en la pesadilla de las 

niñas, niños, adolescentes, jóvenes, adultos y, desde ya, educadoras y educadores. La crisis en la que 



 

 

95 

 

estamos inmersos debido al COVID-19, sin embargo, ha permitido que en amplios sectores de las 

comunidades se revalorice la tarea de las y los docentes como irremplazable, incluso en aquellas 

familias en donde las condiciones materiales, simbólicas y culturales facilitan el acceso a contenidos 

pedagógicos. ¿Lo están viviendo así? 

Comunicación/Educación es un campo de límites borrosos, denso, tal vez incluso opaco, señala 

Huergo. Sugiere pensarlo como una serie de prácticas sociales histórica y culturalmente atravesadas 

por contradicciones. Sobre todo, entre los sentidos que en él se disputan y hoy observamos en este 

escenario que nos ha impuesto una “virtualización” de las prácticas de enseñanza y aprendizaje, en 

modalidades de educación “a distancia”, mediadas por las TIC pero de manera no prevista, en 

situaciones donde quedan expuestas no solo las desigualdades referidas al acceso a la conectividad 

y a las propias TIC, sino la dimensión de la disputa por la soberanía digital que ya mencionamos. 

Reduccionismos que confunden: comunicar no es equivalente a educar 
ni viceversa 

• La relación Comunicación/Educación es problemática. Educación y comunicación no son 

equivalentes. Ni toda comunicación es educación ni viceversa, y no siempre la o el 

comunicador es un educador o educadora. Se trata de totalizaciones que pueblan el discurso 

del sentido común, pero no ayudan a pensar nuestras prácticas. 

• Tanto la idea de la cultura comunal y las transformaciones culturales, que propone 

Taborda, son espacios comunicacionales, aunque no mediáticos, que escapan al “orden” 

de la pedagogía y la didáctica, sobre todo “cuando estas tienen como obsesión el control de 

los procesos culturales: la educación no puede ser un filtro, sino que es un elemento en la 

articulación Comunicación/Educación”. (Huergo 2005) 

La perspectiva que Huergo denominaba tecnicista, hoy muy presente y que incluso conforma algo 

que podríamos denominar una tecnocracia que abandona el carácter crítico, que proponemos para 

pensar la relación Comunicación/Educación, reduce esta complejidad así: 

• Comunicación como equivalente solo a medios de comunicación. 

• El uso de TIC (u otras tecnologías educativas) como si la mera incorporación de estas u otras 

innovaciones tecnológicas y modalidades de educación a distancia o virtual eliminara las 

tensiones y problemas del campo. 



 

 

96 

 

Creemos que, por el contrario, la comunicación no se reduce a los medios, ni la educación a la 

escuela, pero esa escuela que resiste, enseña y sueña es más estratégica hoy quizá que nunca para 

preservar los derechos educativos de nuestros pueblos. Por eso es también blanco de tantos 

ataques. 

Si tomamos una definición clásica de la educación como formadora de sujetos, y de comunicación 

como construcción social de sentidos, tenemos que afirmar que nos estamos educando en 

múltiples ámbitos y que se requieren investigaciones y debates más amplios de esta problemática 

relación. Hacemos nuestra la definición de Huergo, que, a su vez, se inspira en la perspectiva del 

semiólogo y comunicólogo Héctor Schmucler (1984), y entiende que: 

este campo, que llamamos Comunicación/Educación, no debería considerarse como un objeto ya 

constituido, sino más bien como un propósito a lograr, a ir construyendo en base a las experiencias, 

a las prácticas (a las que, a su vez, retroalimenta y da nuevos sentidos) donde se articulan el interés 

crítico y el deseo que motoriza esas prácticas. Esa definición barrada entre deseo/interés, que se 

funda en horizontes políticos nacidos de una tradición de transformación del orden opresor 

establecido (desde nuestro origen a partir de la Conquista, el saqueo, el genocidio, la esclavitud y el 

disciplinamiento) es constitutiva del pensamiento latinoamericano que vincula teoría y práctica con 

ética y política. 

 

Dispositivos y subjetividades en contextos de pandemia: escuela, familia y 

trabajo 

 

Daniel Santoro, El guardapolvo nuevo, 

óleo sobre tela 



 

 

97 

 

Ahora bien, ¿cómo traducir estos postulados en cuestiones concretas? Algunas preguntas que no 

podemos eludir como educadoras y educadores, por ejemplo, al reflexionar sobre estos procesos 

de Comunicación/Educación en contextos de pandemia, desde la perspectiva ético política 

emancipadora, nos obligan a problematizar no solo la cuestión de la desigualdad en el acceso a la 

conectividad y TIC, o acerca de las condiciones materiales, culturales y políticas que estamos 

atravesando las y los educadores, las comunidades, las familias, las y los estudiantes –desde la 

primera infancia y la educación obligatoria hasta la que se despliega en ámbitos socioeducativos, 

nivel superior, de adultos, no formal–, sino que nos obliga reflexionar sobre proyectos político- 

pedagógicos, el rol del Estado y del Mercado, la soberanía digital. 

 

 

*Dispositivo: “un conjunto heterogéneo que incluye virtualmente 

cada cosa, sea discursiva o no: discursos, instituciones, edificios, 

leyes, medidas policíacas, proposiciones filosóficas. El dispositivo, 

tomado en sí mismo, es la red que se tiende entre estos elementos. 

2) El dispositivo siempre tiene una función estratégica concreta, que 

siempre está inscrita en una relación de poder. 3) Como tal, el 

dispositivo resulta del cruzamiento de relaciones de poder y de 

saber” (Agamben, 2016, p. 2). Incluimos acá la relectura que propone 

Agamben de esa definición: “Lo que define los dispositivos que 

encontramos en la fase actual del capitalismo es que ellos no actúan 

tanto a través de la producción de un sujeto, sino a través de procesos 

que podemos llamar de desubjetivación. Es cierto que en todo 

proceso de subjetivación estaba implícito un momento 

desubjetivante y el Yo penitencial se constituía, como vimos, a través 

de su propia negación, pero lo que sucede ahora es que los procesos 

de subjetivación y los procesos de desubjetivación parecen volverse 

recíprocamente indiferentes y solo dar lugar a la recomposición de 



 

 

98 

 

un nuevo sujeto de forma larvada y, por así decir, espectral”. 

(Agamben, 2016, p. 28)  

Rogovsky, Cintia (2019) 

 

Quizá como nunca antes, muchos problemas que parecían algo lejanos en el día a día en algunas 

instituciones educativas cobran especial relevancia. Pero, a la vez, hay cuestiones que las y los 

educadores vienen registrando en sus prácticas y hoy ocupan la agenda de los debates intelectuales, 

sindicales y de las gestiones que deben asumir este problema de cómo seguir, de cómo educar en 

la pandemia. De alguna manera, hay un saber que subyace vinculado a la ética del cuidado de las, 

los y les otres, y que esta tragedia está visibilizando. 

Por su parte, ya en 1999 en su libro Saber cuidar. Ética de lo humano. Compasión por la Tierra, el 

teólogo, filósofo, profesor y escritor brasilero Leonardo Boff advertía, en un texto fundamental que 

también hace la crítica a la sociedad de la comunicación –que reduce los vínculos de la comunicación 

humana a las tecnología virtuales–, sobre la necesidad de una ética del cuidado de las y los otros 

como única posible estrategia de supervivencia de lo humano y del planeta, casi como una 

anticipación de lo que la pandemia nos está enseñando: 

 

No busquemos el camino de la cura fuera del hombre. El ethos está  

en el propio ser humano comprendido en su plenitud, que incluye el  

infinito. El hombre debe volverse sobre sí mismo y redescubrir su  

esencia, que se encuentra en el cuidado. 

¡Qué el cuidado aflore en todos los ámbitos! ¡Qué penetre en la  

atmósfera humana! ¡Qué prevalezca en todas las relaciones! 

El cuidado salvará la vida, dará justicia a los pobres y rescatará a la  

Tierra como patria y “matria” de todos los hombres. 

 

Por primera vez, nos señala el italiano Franco “Bifo” Berardi (2020), la crisis del capitalismo no 



 

 

99 

 

proviene del sistema financiero, ni económico, aunque sus consecuencias repercuten allí. Tampoco 

es originada por una guerra, aunque sin duda la crisis ambiental a escala global causada por el 

modelo de explotación capitalista actual no puede ser desatendida de la agenda político educativa. 

La crisis proviene de los cuerpos. De la función biológica. Y al hablar de cuerpo, resalta Berardi, 

incluye también lo que llamamos mente: “que por razones que no tienen nada que ver con el 

razonamiento, con la crítica, con la voluntad, con la decisión política, ha entrado en una fase de 

pasivización profunda”. (Berardi, 2020, p. 43). 

Y esto sin duda nos afecta a todas y todos, desde las y los más pequeños, pero, quizá sobre todo, a 

las y los adolescentes, en especial a quienes viven en situaciones de hacinamiento o aislamiento 

comunicacional. Seguramente, entre ustedes hay docentes de distintos niveles y modalidades, y 

deben estar observando estas cuestiones en el día a día. En un artículo de Adriana Puiggrós 

publicado por el diario Página 12 (junio 2020), señalaba: 

El coronavirus cayó de manera inesperada sobre una educación que no había incluido entre sus 

prioridades a la educación ambiental, como que el problema del medio ambiente no había sido 

asumido plenamente por las sociedades. La pandemia afectó la vida de las personas. Las tres 

instituciones principales que las cobijaban y constituían, la familia, el trabajo y la escuela, habían 

tardado tres siglos en diferenciarse y repentinamente se vieron superpuestas, confundidas. Los 

avances de las formas de trabajo individualizado y a destajo, y la educación en el aislamiento, se 

acentuaron por urgencias sanitarias. Las personas se comprendieron como objetos indefensos de 

la globalización. El grupo etario que probablemente resulta más afectado en su educación, el 

adolescente, estaba buscando caminos de libertad, cuando advirtió que su supervivencia dependía 

del aislamiento dentro de su familia. 

Hemos retomado algo de las huellas de Warisata en la transformación educativa que estaba 

impulsando Evo Morales en la Bolivia del siglo XXI. Podemos analizar la experiencia, en los setenta, 

del rol de las radios populares en los proyectos emancipatorios de alfabetización (hoy nuevamente 

estratégicas en la difusión, por ejemplo, del programa Seguimos Educando en Argentina, junto a la 

televisión). Comunicación/Educación desde una perspectiva latinoamericanista tiene que 

ayudarnos a reflexionar acerca del impacto que están teniendo estos dispositivos de 

comunicación/educación –superadores de los medios de comunicación tradicionales–, como la 

televisión, y donde las mediaciones humanas son eliminadas en un fenómeno creciente de 



 

 

100 

 

pantallización no mediada (al menos, por personas) y donde son principalmente los celulares los 

dispositivos a través de los cuales la mayoría de las y los adolescentes, jóvenes, niñas y niños se 

conectan con espacios educativos no regulados por los Estados sino por el Mercado e incluso, en 

muchos casos, organizados por la Inteligencia Artificial (IA) y la “la razón algorítmica”, en función de 

intereses económicos, pero también, por supuesto, políticos, de grandes corporaciones 

transnacionales: Google, Facebook, Twitter. 

Un paso más nos permite preguntarnos incluso las transformaciones de los últimos años, de la 

subjetividad que promueven esos dispositivos donde todavía la cultura textual predomina, a los 

más actuales, como Instagram o Tik Tok, donde la imagen está, en apariencia al menos, disputando 

hegemonía en las prácticas comunicacionales de las los más jóvenes. 

Vemos emerger cada día con más fuerza una nueva discursividad neoliberal que nos propone 

dispositivos para gestionar las emociones (la “ofensiva sensible” de la que ya hablamos), y vemos 

que muchas de estas narrativas en las redes sociales que utilizan TIC se vinculan con “técnicas de 

gestión de la sensibilidad” (Sztulwark, 2020). El entusiasmo del neoliberalismo de los últimos años 

por vincular su modelo económico y político de economía de mercado (que está haciendo crisis a 

escala global con la pandemia) con la psicología positiva y las TIC le ha otorgado también un rol 

estratégico a la educación en la formación de estas subjetividades (como poder subjetivador 

justamente) que podemos vincular al “sisepuedismo” que subyace y a la ausencia de una 

perspectiva crítica sobre el uso de las TIC en la escuela, que se nutre de una crítica a una cierta 

tradición tecnofóbica, y a eludir también el rol del Estado en este punto, así como el del mercado. 

Una mirada crítica no es la que propone el rechazo a las TIC en la escuela, esto además profundiza 

la exclusión y la desigualdad. La incorporación de aprendizajes como el cultivo de una huerta 

orgánica mediante el uso de ciertas tecnologías, o de horas curriculares de artes (que pueden ser 

lenguajes multimediales contemporáneos o formar parte de orquestas sinfónicas o folclóricas 

mediante la ejecución de ciertos instrumentos que requieren incorporar ciertas tecnologías), la 

consideración de las infancias y adolescencias como sujetos de derechos y como actores y 

productores culturales forman parte de un modelo de Comunicación/Educación crítico. 

Justamente, un modelo que está atento a que nos encontramos frente a enormes desafíos: ya no 

se trata solamente de resolver la desigualdad entre conectadas, conectados y desconectadas y 

desconectados, situación que esta urgencia del ASPO nos ha llevado a resolver mediante un rol 



 

 

101 

 

activo del Estado que combina diversas tecnologías: cuadernillos impresos, producción de 

televisión, contenidos para plataformas digitales y encuentros virtuales, con distribución de 

materiales en soportes tradicionales, con las particularidades que cada uno de estos dispositivos 

pedagógicos tiene. Decidir incorporar en esos contenidos cuestiones vinculadas a la prevención de 

la salud pública (contenido pedagógico de la urgencia, que a la vez garantiza que el Estado 

despliegue la política de salud pública mediante estos dispositivos, de la violencia contra las mujeres 

[Línea 144]), de promoción de derechos de infancias y adolescencias más allá incluso de los NAP y 

de la educación obligatoria (por ejemplo, mediante el cuadernillo de 0 a 3 años o Recreo), hacerlo 

con protagonismo y perspectiva federal aun en condiciones de producción de urgencia, y, además, 

utilizar la combinación de tecnologías (televisión, radio, plataforma Educar) son claramente 

estrategias de Comunicación/Educación desde una perspectiva crítica, feminista. 

Cada día más pantallizadas y pantallizados, creemos importante no olvidar que los paradigmas de 

comunicación están cambiando. Estamos dejando de ser convocadas y convocados como usuarios 

o como posibles participantes de las nuevas subjetividades que propone la hegemonía neoliberal, 

para devenir en objetos, mercancías. La riqueza que se nos extrae y se nos vende pasa por los datos, 

utilizando recursos que apelan a capturar nuestra atención –tanto a las y los adultos como a las y 

los niños, adolescentes, jóvenes– mediante la apelación a lo emocional, lo lúdico, lo sensible, lo 

divertido. 

 

 

Cada día surgen y usamos nuevas Apps (aplicaciones) con predominio 

de la imagen, donde jugamos a vernos más jóvenes, cambiar de 

género, etc., mientras mejoramos así la estrategia del algoritmo para 

vendernos cosas que se usan en los mismos dispositivos y a veces 

combinadas con otras que, al mismo tiempo que nos facilitan la vida 

cotidiana (dar clases, tomar clases, hacer trámites, obtener recetas, 

comprar cosas, pagar cuentas, recorrer virtualmente museos, 

escuchar música, buscar pareja), están modificando nuestras maneras 

de aprender, enseñar, vincularnos con otros seres humanos, y los 



 

 

102 

 

modos en los que percibimos el tiempo, el espacio, lo público, lo 

privado, el adentro y el afuera. 

 

Quizá estas sean algunas de las preguntas viejas y nuevas que tenemos que formularnos de manera 

crítica, es decir, sin prejuicios, sin certezas previas, con una atenta escucha a las voces de las y los 

estudiantes, sin desresponsabilizarnos como adultas y adultos, educadoras y educadores. 

 

Para ir despidiéndonos 

 

Mientras transitamos esta etapa que por momentos parece guionada por el gran Héctor Oesterheld 

(muy conocido por El eternauta, pero que dedicó gran parte de su vida a escribir personajes para 

niñas y niños), la perspectiva del pensamiento pedagógico latinoamericano nos restituye la 

advertencia de resistir la corriente que procura convertirnos a los sujetos en objetos. 

El trazo que inicia el maestro Simón Rodríguez hasta este presente latinoamericano tan complejo, la 

relación entre la llamada cultura escolar (sean cuales fueren las diversas representaciones que ese 

significante propone), la “cultura mediática”, de redes sociales y plataformas digitales no solo pone 

al desnudo, como dijimos, el carácter relacional y político de esos procesos, sino también el profundo 

impacto que están teniendo en la conformación de nuestras subjetividades, de las coordenadas del 

espacio, del tiempo, de los rituales escolares, de la vida pública y privada, de la organización de la 

jornada laboral. Indudablemente, además, ese impacto es más abrumador en las mujeres, que no 



 

 

103 

 

solo debemos desplegar nuevas estrategias para sostener y acompañar los procesos pedagógicos de 

las y los estudiantes, sino también de nuestras propias familias y hogares en una cultura que sigue 

siendo profundamente patriarcal, desigual y violenta. 

La perspectiva que trabajamos contiene, además de un horizonte político que no renuncia a la 

pedagogía humanizante, una mirada hacia lo menos tangible: el problema del poder y de las 

identidades, especialmente que siempre está en juego en la educación. Comprender estas 

relaciones, las prácticas, los espacios que pretenden desafiar, cuestionar, desarticular, resistir o 

negociar con el poder hegemónico; los escenarios y tácticas de lucha por la presencia, el 

reconocimiento y la configuración de identidades. Pero, además, el propósito de carácter político 

de “transformación”: cómo construir espacios democráticos de comunicación y cómo construirlos 

en las diferencias. 

Bueno, vamos terminando este recorrido. Nos vamos con esta canción que canta Isabel de Sebastián 

–¿la conocen?– que se llama “Aquí”; fue escrita por la propia Isabel y compuesta por ella y Bob 

Telson, en homenaje a Mercedes Sosa. Presten atención a la letra, porque expresa como sabe 

hacerlo la poesía y la música, un genuino sentir latinoamericano que sintetiza el pasado y los deseos 

de porvenires. ¡Qué la disfruten! 

 

https://www.youtube.com/watch?v=1suUCwlyUHc  

  

Actividad optativa 

Una vez leída la clase, como siempre, les invitamos a compartir dudas, aportes y sugerencias en el 

Foro. Recuerden que la participación en al menos uno de los Foros es requisito para la aprobación 

del Trayecto formativo. 

No es obligatorio, pero como docentes, agradeceríamos una evaluación allí, de su parte, respecto a 

este curso. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=1suUCwlyUHc


 

 

104 

 

Bibliografía de referencia 

Agamben, G. (2001). Infancia e historia. Buenos Aires: Adriana Hidalgo. 

Berardi, F. “Bifo” (2020). Crónica de la psicodeflación. En Sopa de Suhan. La Plata: ASPO. 

Boff, L. (1999). Saber cuidar. Ética de lo humano. Compasión por la Tierra. Recuperado de 

https://drive.google.com/file/d/1lIUMWRGTUslNqDfi4SY_mLFtjdIgDm0E/view?usp=sharing 

Flores, V. (2017). Tropismos de las disidencias. Santiago de Chile: Palinodia. 

Hobsbawm, E. (2012). La era de la revolución (189-1848). Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 

Argentina: Crítica. 

Huergo, J. (2017). La educación y la vida. Un libro para maestros de escuela y educadores populares. 

La Plata: EPC, Facultad de Periodismo UNLP. Recuperado de https://catedracomeduc.files 

.wordpress.com/2013/03/la_educacion_y_la_vida_ebook-1.pdf 

Huergo, J. (2005). Hacia una genealogía de Comunicación/Educación. La Plata: Ediciones de 

Periodismo y Comunicación. Recuperado en https://catedracomeduc.files.wordpress.com/2013 

/03/huergo-hacia-una-genealogc3ada-de-comunicacic3b3n-educacic3b3n1.pdf 

Kush, R. (2008). “Cultura y época”. En La negación en el pensamiento popular. Buenos Aires: Las 

cuarenta. 

Puiggrós, A. (11 de junio de 2020). Una educación humana, pese al coronavirus. En diario Página 12. 

Recuperado de https://www.pagina12.com.ar/271650-una-educacion-humana-pese-al-corona 

virus?fbclid=IwAR3KcERcFrcVoJnIixx05fJ57hRoMVG6UAeiHRKQkEuiontZEtGpPyVLwj0 

Recalcati, M. (2016). La hora de clase. Por una erótica de la enseñanza. Barcelona, España: 

Anagrama. 

Rogovsky, C. (2019). Subjetividades y dispositivos de comunicación/educación en las políticas 

públicas de formación docente. El caso del Módulo Pensamiento Pedagógico Latinoamericano PPL 

en el Programa Nacional de Formación Permanente “Nuestra Escuela” 2014-2017, tesis doctoral. La 

Plata: Facultad de Periodismo y Comunicación Social. Recuperado de 

http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/87216 

Serie Seguimos Educando: cuadernos para estudiantes. Recuperado de: 

http://www.pagina12.com.ar/271650-una-educacion-humana-pese-al-corona
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/87216


 

 

105 

 

https://www.educ.ar/recursos/151358/seguimos-educando- 

cuadernos?from=150936&fbclid=IwAR0eKdM0XmeGr0wPyt 

oM8dkJgG46We_dNn0kKz8QMIbdHbxvPo5GD1JXiFk#gsc.tab=0 

Sztulwark, D. (2020). La ofensiva sensible. Neoliberalismo, populismo y el reverso de lo público. 

Buenos Aires: Caja Negra. 

 

Bibliografía ampliatoria 

Freire, P. (2008). Pedagogía del oprimido 3a ed. Buenos Aires: Siglo XXI Editores. 

La centralidad de la práctica en espacios educativos (2020) en Comunicación/educación. 

Comunicación y Educación 1. Documento de cátedra. Recuperado de 

http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/73609 

 

Créditos 

Autor/es: Mónica Fernández Pais y Cintia Rogovsky 

Cómo citar este texto: 

Fernández Pais, M. y Rogovsky, C. (2023). Clase Nro. 4: Dispositivos neoliberales e infancias en el siglo 

XXI. Los procesos educativos en clave emancipatoria. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la 

Nación. 

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons  
Atribución-NoComercial-ompartirIgual 3.0 

 

 

http://www.educ.ar/recursos/151358/seguimos-educando-
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/73609

