
 

  

Biblioteca 
Nuestra 
Escuela 
2023 

Cuadernos 
para !a 
ensenanza 

Nuestra Escuela 
Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica en 
Educación Sexual Integral 

Módulo 7: Transversalizar la ESI en el 
proyecto pedagógico institucional. Taller 
integrador 

CI 

••• , ... 
- la educación 
- nuestra bandera 

INFoD A. Minist erio de Educación 

~ Argentina 



Índice 

Clase 1: Saber más e investigar en red ....................................................................................... 4 

Clase 2: Actuar y acompañar ................................................................................................... 24 

Clase 3: ¿Final del viaje? Reflexión sobre el recorrido transitado.............................................. 37 

  



Fundamentación 

Este curso (módulo 7) pertenece al tercer bloque de la actualización. El bloque III ofrece una 

propuesta fundamentada en la necesidad de fortalecer la dimensión metodológica de la tarea 

pedagógica para que las reflexiones y conceptualizaciones teóricas enriquezcan las prácticas 

concretas en las escuelas y en las aulas, aportando al efectivo cumplimiento del derecho a la ESI. El 

objetivo es que los principales debates teórico-conceptuales abordados en los bloques I y II puedan 

permear las prácticas concretas.  

Este módulo acompaña la producción del trabajo final de la actualización, continuando el proceso 

iniciado en el módulo anterior. Se ofrecerán estrategias para integrar los aprendizajes en dicha 

producción final, que se espera pueda dar cuenta de la ampliación de la mirada docente respecto de 

la integralidad y la transversalidad como camino para la profundización continua de la ESI.  

Propone, además, revisar los principales contenidos trabajados en los módulos anteriores y, desde la 

perspectiva de la ESI, construir una lectura de la cotidianeidad escolar para pensar posibles formas 

de acompañamiento frente a situaciones que se presentan en la escuela como problemáticas. 

Está organizado en tres clases. Las primeras dos acompañan la producción del trabajo final. La última 

invita a reflexionar sobre el recorrido transitado en la actualización, cerrando de este modo el 

trayecto formativo.  

  



Módulo 7: Transversalizar la ESI en el proyecto pedagógico institucional. Taller integrador 

 

Clase 1: Saber más e investigar en red 

 

Introducción 

Les damos la bienvenida a la primera clase del módulo 7, el trayecto final hacia la construcción del 

trabajo que cierra nuestra experiencia en la actualización. 

Esta clase tiene como objetivo saber más e investigar en red. ¿Qué entendemos por eso? Que para 

acompañar situaciones complejas y también profundizar la ESI en las acciones áulicas, no alcanza con 

remover nuestros prejuicios y tener voluntad de acción (que es indispensable y muy valioso), sino 

que debemos además ampliar nuestros saberes sobre el tema o los temas a los que nos estamos 

acercando.  

Desde el enfoque integral de la ESI, y su marco de derechos, encontramos conocimientos en distintos 

lugares y formatos, nunca se accede a ellos en soledad. En esta clase proponemos buscar 

información, conceptos y marcos normativos que nos permitan ampliar la mirada en clave de ESI 

sobre lo que sucede en la escuela. También proponemos valorar los saberes comunitarios, aprender 

modos de investigar en red, indagar en nuestros territorios con quiénes y con qué instituciones 

contamos. Es importante conocer otras experiencias que nos puedan aportar información, personas 

o grupalidades que desde sus propias vivencias hayan construido nuevos recursos, organizaciones o 

instituciones que trabajan o capacitan en esa área. También, buscar los marcos normativos, las leyes 

nacionales o provinciales, los reglamentos locales existentes, y seguramente a ustedes se les 

ocurrirán muchas otras formas de saber más e investigar en red. 

 

 

 

Recordemos los momentos y pasos para el abordaje de situaciones escolares, que hemos visto 

en las últimas clases y que veremos en esta y la próxima: 

1. Visibilizar, reconocer y reflexionar (módulo 6) 

2. Saber más, investigar en red, debatir (módulo 7, clase 1) 

3. Actuar y acompañar (módulo 7, clase 2) 

 



 

Un breve repaso por el módulo 6 

En la clase 3 del módulo 6 planteamos la necesidad de reconocer las controversias que se presentan 

en algunas situaciones de la vida escolar y visibilizar los diferentes puntos de vista de quienes 

participan. Ese es el punto de partida que organiza también el momento de saber más e investigar 

en red. Volveremos sobre nuestras controversias para repensar ese universo de prenociones y 

prejuicios que habitan nuestras prácticas pedagógicas y que de alguna manera fabrican (dan origen 

a) nuestras interpretaciones sobre lo que es un problema y cuáles son sus formas de abordaje. 

Recordemos que pensar en controversias nos ayuda a reconocer la multiplicidad de interpretaciones 

y representaciones sobre eso que está sucediendo. Ayuda a no ofrecer respuestas lineales ni 

simplificadas frente a las situaciones que ocurren. 

Recuerden que planteamos que es necesario identificar lo que sucede alrededor de las controversias: 

el objeto que genera la controversia (la situación problemática en la vida cotidiana escolar desde la 

ESI), quiénes son las personas que son/fueron afectadas por la situación conflictiva, qué actores y 

actoras institucionales intervienen en el debate y en la construcción de soluciones. En la etapa de 

visibilización y reconocimiento era importante identificar las prácticas de los grupos sociales 

relevantes que participan de la situación conflictiva, cuáles son los sentidos y las posiciones 

ideológicas que ensayan frente al tema que anuda el problema.  

Ahora vamos a pensar en cómo, una vez que tenemos esa escena reconstruida, podemos avanzar en 

definir qué necesitamos saber y sobre qué necesitamos investigar en red. 

 

¿Cómo organizamos las acciones para saber más e investigar en red? 

¿Qué significa que tenemos que saber más para acompañar mejor una situación conflictiva desde la 

ESI? ¿Significa consultar a expertas/os sobre los temas que nos convocan en la escuela? ¿Significa 

que tenemos que hacer las derivaciones de las situaciones a la jerarquía institucional, a la inspección 

o supervisión (dependiendo el distrito)? Seguramente, según la situación, podremos decidir si llevar 

adelante o no algunas de esas acciones; pero más allá de estas acciones, en esta clase vamos a tratar 

de seguir fortaleciendo nuestras prácticas pedagógicas. 



Vamos a ir por partes. En primer lugar, frente a las situaciones que se nos presentan nos 

preguntamos: ¿nos posicionamos desde la perspectiva de la ESI para pensar cómo buscar 

respuesta(s)? Esta pregunta nos sirve como guía para comenzar a pensar, investigar y construir en 

red. Sigamos… 

 

1. Mapeo de mi territorio: ¿con qué instituciones contamos? 

En las clases del módulo 4 estuvimos trabajando sobre la construcción de mapas territoriales de las 

instituciones con las cuales podemos articular, tramar, construir redes de trabajo para acompañar a 

nuestras/os estudiantes y sus familias desde la escuela. 

En nuestras escuelas estas articulaciones generalmente se producen a través de los equipos de 

orientación escolar, servicios de apoyo, equipos directivos, docentes y otras figuras institucionales 

que trabajan articuladamente con las salas de atención primaria de la salud barrial o las postas 

sanitarias, las sociedades de fomento, las iglesias, las ONG, los movimientos sociales, los merenderos 

y comedores, las organizaciones políticas, etc. que se encuentran presentes en el territorio y ofrecen 

espacios de contención, asesoramiento o atención para acompañar en las situaciones donde esto se 

requiera. 

Recuperaremos aquí, entonces, lo trabajado en el módulo 4 de esta actualización para pensar una 

primera forma de saber más e investigar en red: conocer qué instituciones y organizaciones 

funcionan en los territorios y cuáles son los aportes que pueden brindar para enriquecer nuestras 

intervenciones.  

 

 

Necesitamos conocer nuestros territorios para construir respuestas integrales y conjuntas 

frente a las situaciones conflictivas que se nos presentan en la escuela para abordarlas desde 

la perspectiva de la ESI.  

 

¿Se acuerdan de los mapeos que construyeron en el módulo 4? Volvamos a esas estrategias de 

trabajo, pero ahora alrededor de nuestra controversia para pensar en los problemas que afectan a 

nuestras comunidades con las personas que habitan cotidianamente esos espacios, en su carácter de 

co-productoras de saberes, experiencias para pensar modos de acción consensuados y colectivos. 



 

2. Investigamos: la recolección de información, conocimientos, 

experiencias, marcos normativos.  

En esta instancia, buscaremos acercarnos a modos de investigar de forma colectiva y colaborativa 

sobre los problemas de nuestra comunidad.  

Dentro del campo de la investigación social y cultural, se encuentran las investigaciones cualitativas 

(aquellas que exploran y analizan representaciones, opiniones, percepciones de las personas). Dentro 

de estos enfoques se encuentra la investigación acción participativa que se trata de una forma de 

investigación en comunidades que enfatiza la participación y la acción. Este enfoque está basado en 

la investigación colectiva de los problemas que afectan a la propia comunidad, donde todas las 

personas actúan como co-productoras de saberes. La finalidad de esta aproximación es la 

intervención social.  

Las investigaciones sociales más tradicionales están centradas en la compilación de datos, su 

interpretación y la formulación de hipótesis. En cambio, este modelo de investigación es 

colaborativo, colectivo, comunitario, donde los problemas y las preguntas nacen de las situaciones 

conflictivas que releva cada espacio social y en las cuales las personas de la comunidad participan 

como co-productoras de saberes. 

No es la intención de esta clase hacer un curso de metodología de la investigación social ni desarrollar 

los principios, supuestos y bases de lo que podríamos llamar investigación acción participativa, pero 

retomaremos algunos de sus principios ya que nos permiten organizar nuestro trabajo y aprender a 

pensar y a hacer colectivamente. Estos principios son:  



 

 

1. Recuperar los saberes académicos, profesionales sobre un tema o área en conjunto con 

las experiencias y los saberes populares de las personas que forman parte de la 

comunidad. 

2. Tensionar las divisiones históricas entre la teoría y la práctica y revisar los supuestos 

conceptuales y teóricos a partir de la experiencia, del saber hacer o de lo hecho.  

3. Cuestionar la neutralidad de las personas involucradas (nosotras/os) en el proceso de 

investigación, señalando el lugar situado de sus intereses y preguntas, el compromiso 

con la transformación y la construcción de consensos. Esto quiere decir que nadie 

reflexiona sobre estos problemas de forma desinteresada, descomprometida o neutral. 

Todas las personas tenemos una posición, un lugar situado desde donde vemos, 

sentimos, pensamos e imaginamos.  

 

 

 

 

¿De qué manera podemos trabajar de forma colaborativa en nuestras comunidades? 

Un modo posible es consultando en el barrio a personas o instituciones expertas o con 

experiencia en el tema con el fin de que nos orienten, recolectando experiencias de 

docentes, recuperando experiencias en nuestras propias instituciones, leyendo diferentes 

documentos: marcos normativos nacionales y jurisdiccionales, convenciones, materiales 

sobre ESI, etcétera.  

¿De qué otra manera piensan que se puede concretar el trabajo colaborativo?  

 
 

 

 

 

Es importante conocer los marcos normativos internacionales, nacionales y jurisdiccionales 

sobre las distintas temáticas porque allí se pueden encontrar definiciones y alcances del 

tema en cuestión. También suelen proporcionar información sobre los objetivos y principios 

que deben guiar la acción, pueden aclarar o establecer responsabilidades y obligaciones de 

los distintos actores involucrados con relación al tema, entre otras informaciones. 

 
 



Saber más a partir de la historia de Débora 

Ahora que tenemos algunas pistas sobre lo que implica saber más e investigar en red, trabajaremos 

con una situación problemática de las que presentamos al inicio del módulo 6. Seguiremos 

modelizando los pasos hacia el trabajo final con la escena que elegimos, mientras en paralelo ustedes 

van construyendo estos pasos con su propia situación elegida. Vamos a ir caminando a la par, 

realizando el mismo ejercicio, pero cada quien con su propia escena. 

Recuperamos a continuación una de las escenas para la educación secundaria y de adultos. 

Transcribimos cómo se presenta la versión original, y la ampliación de la escena que hicimos en la 

clase 2 del módulo 6, para ejercitar a partir de la misma un primer acercamiento hacia el saber más. 

  



Versión original 

 

 

 

En un curso de capacitación docente sobre inclusión, una docente cuenta la siguiente 

situación:  

En tercer año de la escuela secundaria, Débora se cambió de escuela otra vez. Tenía 

dificultades en la comunicación oral y una discapacidad motriz. Al inicio, el grupo la recibió 

bien, la invitaron a los cumpleaños de quince, pero a lo largo del año empezaron con gestos 

de discriminación: le pusieron sobrenombres, la apartaron de las actividades y se burlaban de 

ella. Luego de una intervención médica compleja, comenzó a necesitar el uso de silla de ruedas 

para trasladarse. A partir de ese momento, el grupo se volvió menos amable aún, no 

colaboraban con el ingreso de la compañera al aula, no hacían espacio entre las mesas para 

que pudiera ingresar cómoda y comenzaron a burlarse de ella cuando exponía en clase. Al 

finalizar el ciclo lectivo, el equipo directivo se reunió con la familia y les dijeron que el grupo 

no había logrado incluirla y que era mejor cambiarla de curso o de escuela para que ella no 

sufriera. Débora se volvió a cambiar de escuela. 

 
 

Ampliación de la escena  

En un curso de capacitación docente sobre inclusión, una docente contó la siguiente situación: en 

tercer año de la escuela secundaria de la ciudad de San Rafael en Mendoza, Débora se cambió de 

escuela otra vez. Tenía dificultades en la comunicación oral y una discapacidad motriz. Débora 

ingresó por una exigencia de la inspección de que la escuela tuviera espacio para experiencias de 

integración de personas con discapacidad. El viernes de la primera semana de clase las familias de 

Lucila y Soledad se hicieron presente en la escuela, manifestando su preocupación porque Débora 

alterara el normal desarrollo de la clase. El grupo al inicio la recibió bien, la invitaron a los 

cumpleaños de quince, pero a lo largo del año empezaron con gestos de discriminación: le pusieron 

sobrenombres, la apartaron de las actividades y se burlaban de ella. En un principio, dentro del 

aula, Débora era alegre y participaba activamente de las clases, pero fue participando cada vez 

menos. Su dificultad para hablar hacía que los docentes a veces no le dieran la palabra. En el mes de 

abril, el cuerpo de docentes manifestó preocupación acerca de la dificultad de Débora para organizar 

la oralidad y la escritura. El equipo de preceptores se quejaba porque no les pagaban para acompañar 

chicas al baño. Débora debía ser asistida parcialmente en el baño, sus compañeras se cansaron de la 



ayuda inicial, teniendo que asumir desde la preceptoría la tarea. Luego de una intervención médica 

compleja, comenzó a necesitar el uso de silla de ruedas para trasladarse. A partir de ese momento, 

el grupo se volvió menos amable aún, no colaboraban con el ingreso de Débora al aula, no hacían 

espacio entre las mesas para que pudiera ingresar cómoda y comenzaron a burlarse de ella cuando 

exponía en clase. Las burlas aumentaron cuando en una clase, hablando de autoconocimiento, 

Débora fue una de las pocas mujeres que dijo haber experimentado la masturbación. Solo algunas 

chicas que pertenecían al Centro de Estudiantes, en varias oportunidades habían puesto un límite 

frente a situaciones incómodas o frases de discriminación. Sin embargo, nunca la invitaban a las 

actividades que organizaban. Ella se daba cuenta de que había chicas y chicos del curso que no la 

querían y que la rechazaban. Algunas veces manifestaba tristeza en la escuela cuando nadie quería 

hacer grupo con ella. Solo con una de las preceptoras solía compartir lo que le pasaba. La dirección 

de la escuela nunca se acercó a conversar con ella. Al finalizar el ciclo lectivo, el equipo directivo se 

reunió con la familia y les dijeron que el grupo no había logrado incluirla y que era mejor cambiarla 

de curso o de escuela para que ella no sufriera. Débora volvió a cambiar de escuela. 

 

Saber más, investigar en red 

En la historia, Débora se cambia de escuela “porque el grupo no logró incluirla” según la 

comunicación que el equipo directivo le hizo a la familia.  

Nuestro primer paso es saber más, investigar en red, para analizar lo que sucede en la escuela desde 

las lentes de la ESI: con perspectiva de género, desde un análisis interseccional, enmarcados en el 

paradigma de derechos. La historia de Débora es una buena oportunidad para realizar nuestro 

ejercicio. ¡Empecemos! 

¿Organizamos el diseño y el trabajo en los dos primeros puntos? Este es solo un orden sugerido, los 

momentos o etapas pueden desarrollarse de otra manera, según las necesidades de la situación, las 

personas afectadas, las instituciones, etcétera.  

1. Mapeo de mi territorio: ¿con qué instituciones contamos? 

Tomando la historia de Débora, nuestro mapa debe recuperar espacios que nos asesoren e informen 

sobre los derechos de las personas con discapacidades, las adolescencias y la educación. En este 

sentido, los primeros espacios de consulta institucional que encontramos son los siguientes para 

nuestra historia: 



• La defensoría de personas con Discapacidad en Mendoza 

• Consejo Provincial de las Personas con Discapacidad de Mendoza 

• La Secretaría de Inclusión y Accesibilidad de la Municipalidad de San Rafael, Provincia de 

Mendoza.  

• La Asociación Mendocina de Actividades para discapacitados en Mendoza 

• La Dirección de Atención de Personas con Discapacidad en Mendoza 

• Observatorio de personas con discapacidad en Mendoza. 

• ONG Orgullo Disca Mendoza (una red que tiene fuerte presencia en las redes sociales con 

materiales muy interesantes para trabajar) 

 

 

2. Investigamos: la recolección de información, conocimientos, experiencias, 

marcos normativos  

Llegó el momento de la búsqueda de información sobre nuestra controversia: ¿discapacidad motriz 

y educación secundaria? ¿ESI y educación secundaria? ¿Discriminación y educación secundaria? 

¿Cuerpos que irrumpen la norma en la escuela? 

Estas, y algunas otras preguntas que vayan surgiendo, serán el motor para iniciar la búsqueda de 

información en las clases anteriores del postítulo. Al igual que harán ustedes cuando busquen marcos 

de referencia conceptuales y normativos para analizar las escenas que ustedes hayan elegido para el 

trabajo final.  

Entonces nos preguntamos, de los cinco módulos recorridos en la Actualización, ¿en cuáles hay 

mayor cantidad de temas vinculados con la situación elegida? ¿Qué leyes, teorías o voces de personas 

y organizaciones pueden ampliar nuestros conocimientos? 

En esa búsqueda recorrimos primero el módulo 1, y encontramos una ley específica sobre 

discapacidad, sancionada en el año 2008 (¡dos años después de la sanción de la ley de ESI!) que nos 

aportaba un claro marco normativo: 

• Ley 26.378 Convención sobre los Derechos de las Personas con Discapacidad 



Leyendo sus artículos, algunos nos llamaron especialmente la atención, y nos ayudaron a 

pensar la situación escolar de Débora. 

El artículo c, reafirmando la universalidad, indivisibilidad, interdependencia e interrelación de 

todos los derechos humanos y libertades fundamentales, así como la necesidad de garantizar 

que las personas con discapacidad los ejerzan plenamente y sin discriminación.  

En el artículo e se reconoce que la discapacidad es un concepto que evoluciona y que resulta 

de la interacción entre las personas con deficiencias y las barreras debidas a la actitud y al 

entorno que evitan su participación plena y efectiva en la sociedad, en igualdad de condiciones 

con las demás. Es decir, según este artículo, solo se puede pensar la discapacidad en relación 

con un entorno, que puede garantizar las posibilidades de desarrollo o sumar obstáculos 

potenciando las dificultades. Es por eso que se comienza a hablar de contextos discapacitantes, 

no centrando la discapacidad solo en la persona. Este cambio de paradigma nos permite pensar 

la situación de Débora, no solo centrada en ella y lo que puede o no puede por sí misma, sino 

en cómo la institución educativa proporciona un contexto (edilicio, simbólico, emocional, etc.) 

que se adapte o no a las necesidades de ella. Nos permitiría pensar por ejemplo, en temas de 

infraestructura y mobiliario. El diseño de los baños de la escuela, ¿facilitan su autonomía o la 

dificultan? ¿Se pensó la posibilidad de realizar cambios en su mobiliario? ¿La distribución de las 

sillas y mesas en las aulas se adaptan a la silla de ruedas? ¿Hay posibilidades de modificar algo 

de ese contexto? 

Siguiendo con la lectura de la ley, encontramos que la perspectiva de género también es 

indispensable para integrar, desde una mirada interseccional, con el enfoque de la 

discapacidad. En su artículo q, leemos que se reconoce que las mujeres y las niñas con 

discapacidad suelen estar expuestas, con un riesgo mayor, dentro y fuera del hogar, a 

situaciones de violencia, lesiones o abuso, abandono o trato negligente, malos tratos o 

explotación, y se subraya la necesidad de incorporar una perspectiva de género en todas las 

actividades destinadas a promover el pleno goce de los derechos humanos y las libertades 

fundamentales por las personas con discapacidad. 

Y en diálogo con la ley de protección integral de derechos de niños, niñas y adolescentes, 

remarca que los niños y las niñas con discapacidad deben gozar plenamente de todos los 

derechos humanos y las libertades fundamentales en igualdad de condiciones con los demás 



niños y niñas, recordando las obligaciones que a este respecto asumieron los Estados Parte en 

la Convención sobre los Derechos del Niño. 

En otro artículo escribe que la familia es la unidad colectiva natural y fundamental de la 

sociedad y tiene derecho a recibir protección de esta y del Estado, y que las personas con 

discapacidad y sus familiares deben recibir la protección y la asistencia necesarias para que las 

familias puedan contribuir a que las personas con discapacidad gocen de sus derechos 

plenamente y en igualdad de condiciones. 

 

Luego de leer este marco normativo robusto que regula los derechos de Débora y su familia, y que 

son una herramienta fundamental para luego poder pensar las acciones a llevar adelante, buscamos 

en las clases del módulo voces de organizaciones o personas con discapacidad que dieran una mirada 

que nos permita acercarnos a lo que ocurre en las prácticas cotidianas. 

En la clase 3 del módulo 2, nos encontramos con el video “La otra norma”, donde dos chicas jóvenes 

explican la importancia de hablar de lo que no estamos acostumbrados/as a que se hable. Mucha 

gente se siente incómoda con el tema de la discapacidad, ya que la sociedad enseñó que era 

incómodo u ofensivo nombrarla. Ellas dicen que se llaman a sí mismas “lisiadas”, que eligen 

nombrarse así y que históricamente fueron nombradas por otras personas que no tenían 

discapacidad. Oír eso nos permite vincularlo con muchos aspectos relativos a la identidad, que 

venimos trabajando en la ESI, donde la sociedad nos nombra o habla en nombre de, como lo son la 

identidad de género, o el mundo adulto hablando por las niñeces.  

Ellas relatan que su vida “no es todo un bajón”. Sin embargo, las palabras que se utilizan para nombrar 

a las personas con discapacidad suelen tener una carga fuerte de burla. En este momento, frente al 

miedo de nombrar mal, no se nombra. De este modo, se tapa la discapacidad, incluso en los medios 

y en las instituciones que deben aprender cómo nombrar. El lenguaje construye la sociedad. Es 

importante que se nombre, que se diga. Personas con discapacidad, no discapacitadas.  

“Además de la discapacidad, sos una persona, por ejemplo, de géminis”, agregan. Es importante que 

cada uno/a se nombre como quiera y se sienta cómodo/a. Ellas sugieren: “¡Pregunten! El “no mires, 

no digas” solo quita visibilidad y naturalidad. ¡Miren, nombren y pregunten!”, e invitan a suscribirse 

a su canal de YouTube. Anotación aparte, ya veremos qué hacer con eso, mientras seguimos 

buscando en las clases más información interesante. Al escucharlas, extraemos muchos datos que 



nos sirven para nuestro saber más, pero también tomamos algunas ideas que vamos punteando para 

nuestra próxima clase, las acciones que propondremos frente a la situación de Débora.  

En otro video de la misma clase, Mercedes Monjaime, mujer adulta, lesbiana y con discapacidad, nos 

cuenta:  

 

 

 

“En los derechos sexuales y reproductivos está la idea de que somos personas angelicales, que 

no tenemos sexualidad, o contrariamente que tenemos una sexualidad desenfrenada. Ambas 

ideas circulan a la par, las dos caras de la misma moneda. Operan como barreras culturales a 

la hora de entablar conversaciones o garantizar derechos. A las familias les resulta más difícil 

desapegarse, que generar las condiciones para que una niña o adolescente con discapacidad 

pueda desarrollarse. Están sujetas las familias a los mismos prejuicios que las instituciones que 

discriminan. A veces para proteger de una realidad que es muy limitante, es difícil que se den 

las condiciones para que puedan vincularse con otros adolescentes, si no hay rampas, ¿cómo 

se toma un colectivo? A veces por ejemplo, hay que ayudar a levantarlas, y resulta más difícil 

que alguien sienta atracción por ellas. Los chistes en la escuela, nadie quiere salir con quien el 

resto del grupo designa como el bagallo. La etapa más difícil es la adolescencia, porque la 

opinión del grupo es más importante, condiciona más. De adulta ya no te importa tanto, y a 

quien gusta de vos tampoco le importa tanto. Pero a esa edad, sí.”  

(Monjaime, 2019) 

 

Mercedes agrega que la gran consigna que se creó fue “nada sobre nosotros sin nosotros”, para 

reivindicar el protagonismo de personas con discapacidad. Al escuchar sus palabras, podemos 

vincular este relato con la escena sobre Débora y su contexto.  

Por otro lado, podemos ver la distancia entre lo que la ley plantea, y lo que ocurre en las prácticas 

cotidianas. Pero, ¿por qué ocurren tantas prácticas de discriminación? ¿Cómo se explica que la 

mayoría de las vivencias de las personas con discapacidad estén atravesadas por no poder acceder a 

los derechos que les corresponden? ¿Cómo se conjuga el acceso a esos derechos en función del 

género, la etnia, la clase social, la orientación sexual y la edad? 



Seguimos buscando en la misma clase (clase 3, módulo 2) y encontramos una respuesta conceptual 

que nos ayuda a enmarcar y explicar estas situaciones. Estamos hablando de capacitismo, 

¿recordamos qué era? 

 

 

 

El capacitismo es el sistema social, político y económico que está basado en el privilegio y la 

sobrevaloración de ciertas capacidades humanas por sobre otras. Es decir, discrimina a las 

personas con discapacidad por el hecho de serlo. Desde los años 60 y 70, movimientos a favor 

de los derechos de las personas con discapacidad lo definieron y denunciaron como un 

discurso discriminatorio hacia ellas, análogo al racismo o al sexismo. 

Es posible enmarcar a la discapacidad en la Ideología de la normalidad: es una categoría 

dentro de un sistema de clasificación que produce sujetos, a partir de la idea de normalidad 

única que funciona tanto como parámetro de medición de lo normal/anormal, como de 

ideología legitimadora de relaciones de asimetría y desigualdad (Rosato, et al, 2009). La 

discapacidad se ha presentado desde las teorías hegemónicas como una anormalidad, que a 

partir de ser diagnosticada, a partir de la constatación profesional de una falta respecto del 

parámetro de una normalidad única presenta una serie de características: 

- no se corrige, pero debe intentarse la corrección. 

- no se cura, pero la cura es la orientación de las intervenciones profesionales y del sentido 

común (Rosato, et al, 2009). 

 
 

 

 

 

Hoy nos encontramos atravesando un camino que procura deconstruir ese concepto y 

propone un cambio cultural que reivindica los derechos de las personas con discapacidad 

constituyéndolas como sujetos capaces de desarrollar con libertad todos los ámbitos de sus 

vidas (con los apoyos que necesiten que deben ser garantizados por el Estado). La ratificación 

por parte de la República Argentina de la Convención sobre los Derechos de las Personas con 

Discapacidad constituye un claro ejemplo de este camino y propone un trabajo sostenido en 

pos del cumplimiento de sus prerrogativas. Este camino iniciado nos impulsa a reflexionar y 

generar conocimiento para el debate sobre cuestiones que, como la sexualidad, se 



encuentran cargadas de prejuicios y preconceptos que resulta necesario desarticular 

(Mouratian, 2015). 

 

Podemos pensar entonces la discapacidad como categoría sociopolítica que se entrecruza con otras 

categorías, como lo son el género, la clase social, la edad, la etnia. Es decir, la interseccionalidad se 

nos vuelve un modo cada vez menos abstracto para poder leer y entender las vivencias cotidianas. 

Y dentro de la definición no podemos dejar de señalar una categoría que nos acompañó en todo este 

viaje: la ideología de la normalidad, esa poderosa y eficiente manera de disciplinar los cuerpos y las 

vidas, disponiendo qué lugar le toca a cada quien en la estructura social. Y volver a pensar lo normal 

y lo anormal, es acercarnos nuevamente al concepto de lo diferente. ¿Diferente a qué? 

En el módulo 2, en su clase 1 introductoria, al profundizar en uno de los cinco ejes de la ESI, respetar 

la diversidad, nos interrogamos sobre nuestras representaciones acerca de esa construcción que 

hacemos de lo otro que se distancia de nuestra normalidad, y sobre los estereotipos que nos acercan 

a ciertos discursos y prácticas culturales que podrían parecer políticamente correctas pero son 

sensiblemente confusas. 

Volviendo a Débora, y repensando los sucesos de discriminación ocurridos en el aula con sus 

compañeras y compañeros, en la institución y con las familias, podemos preguntarnos desde qué 

dimensiones se está experimentando la diversidad en esta comunidad.  

Retomamos de la misma clase (clase 1, módulo 2) las tres posibles versiones sobre la diversidad y sus 

implicancias en el contexto educativo, para pensar si algunas de ellas entran en juego en las 

representaciones sobre la discapacidad que estamos analizando en nuestra escena (y seguramente 

se podría hacer extensiva a muchas otras representaciones que circulan en paralelo, como la del ser 

mujer, o ser joven): 

• La diversidad como fuente de todo mal 

La modernidad construyó, en ese sentido, varias estrategias de regulación y de control de la otredad. 

Entre ellas: la demonización del otro. En esa otredad diferente se depositan todos los males, son 

entendidos como portadores de las fallas sociales. Este tipo de pensamiento supone que la pobreza 

es del pobre, la violencia del violento, el fracaso escolar del estudiante, la deficiencia del deficiente. 



La versión que concibe la idea de diversidad ligada al otro como fuente de todo mal empuja a la 

xenofobia, al sexismo, al homo odio, al racismo.  

Y podríamos agregar, al capacitismo. Leemos esta versión, y encontramos que muchas de las 

conductas que surgen en el grupo de estudiantes, en el de docentes, y en las familias, podríamos 

enmarcarlas aquí. Pero sigamos leyendo las otras, ya que muchas veces la realidad no responde a 

una sola versión. Si continuamos pensando en clave de controversias, seguramente haya diferentes 

miradas entrecruzadas al mismo tiempo. 

• La diversidad como sujetos plenos de un grupo cultural. 

El segundo enfoque es el de los/as otros/as como sujetos plenos de una marca cultural. Para esta 

perspectiva, las culturas representan comunidades homogéneas de creencias y estilos de vida. Este 

mito supone que cada sujeto logra identidades plenas a partir de únicas marcas de identificación, 

como si las culturas se estructuraran independientemente de relaciones de poder y jerarquía. Por 

poner un ejemplo, todas las personas negras vivirían la negritud del mismo modo, las personas 

musulmanas experimentarían una única forma cultural y las mujeres vivirían el género de manera 

idéntica. Como consecuencia, se desconocen las relaciones de desigualdad y poder que subyacen a 

las relaciones sociales. 

En el campo educativo esta mirada presenta una doble impronta. Por un lado, se trata de una entrada 

folklórica caracterizada por un recorrido turístico de costumbres que convierte a la diversidad cultural 

en una foto fija que ingresa al paisaje escolar, bajo la forma de festejo o efeméride que engrosa la 

lista de las celebraciones escolares. Por otro lado, la reivindicación del localismo como retórica 

legitimadora de la autonomía institucional pasa a ser otro modo de traducción educativa del discurso 

multiculturalista. 

El otro como sujeto pleno de una marca cultural encubierto por el discurso multiculturalista corre el 

riesgo de fijar a los sujetos a ciertos anclajes de identidad únicos, que es igual a condenarlos a no ser 

otra cosa de la que se es y a abandonar la pretensión de todo lazo colectivo. 

Leyendo esta versión, retumban en nuestras cabezas las palabras de las jóvenes del video La otra 

norma: “Además de la discapacidad, sos una persona, por ejemplo de géminis”. 

  



• La diversidad como algo a tolerar 

“Te tolero, pero no molestes ni vengas a pedir demasiado”. La tercera mirada de la diversidad es la 

de el otro/a/e como alguien a tolerar. La tolerancia por momentos puede tornarse un eufemismo, 

un como si, ya que nos exime de tomar posiciones y responsabilizarnos por ellas. Enmascara las 

desigualdades, no pone en cuestión un modelo social de exclusión y está relacionada con la 

indiferencia.  

Si nos centramos en analizar cómo juega la tolerancia en la educación, un ejemplo es que se inscriba 

en la escuela a una persona de género no binario con el nombre que desea, mientras se continúan 

enseñando contenidos desde una perspectiva binaria. Otro caso podría ser la asistencia de niñas y 

niños y jóvenes de distintos grupos étnicos, religiosos, etc., en donde su presencia concreta no supone 

siempre un reconocimiento simbólico (Skliar y Duschatzky, 2000). 

La tolerancia es un como si de un mundo que promueve vivir en la diversidad, porque aparentemente 

incorpora lo que aparece como distinto a la norma, a lo normal, pero no transforman los patrones 

culturales que se han ido cristalizando en las instituciones sociales. Es decir que el problema no es la 

constatación de la diferencia, sino el sistema de evaluación que se monta sobre el mismo y que 

concluye en que determinados grupos concentran ciertos atributos y las posibilidades de subordinar 

a otros (Manzano et. al, 2010: 211). El problema radica entonces en las valoraciones de las diferencias 

sobre la base de parámetros de superior-inferior y la tendencia a naturalizar y universalizar esos 

parámetros. Lo que encontramos en la base de los actos de discriminación es una subvaloración de 

los sujetos o grupos que la sufren. 

Esta versión encierra un peligro que muchas veces es difícil de identificar en las instituciones. La 

tolerancia se camufla con el respeto a la diversidad, pero es solo hacer como si incluyéramos, como 

si diéramos lugar a la participación. Si la voz y la participación de las personas involucradas en un 

conflicto no modifica realmente ni tiene influencia real en las decisiones que se toman, todo queda 

en un acto para afuera, que solo refuerza las desigualdades.  

Luego de leer las versiones que circulan en torno a la diversidad, nos resulta interesante volver a la 

idea de controversias. Dijimos al comienzo que pensar en controversias nos ayuda a reconocer la 

multiplicidad de interpretaciones y representaciones sobre eso que está sucediendo. Ayuda a no 

ofrecer respuestas lineales ni simplificadas frente a las situaciones que ocurren.  



Por otra parte, el módulo 5 de la actualización ofrece pistas para pensar la escena de Débora. La clase 

2 invita a preguntarnos, ¿de qué se trata una mirada integral del cuerpo? ¿Qué pasa (y nos pasa) con 

los cuerpos en la escuela? Estas preguntas sirven para visibilizar el lugar que tiene la escuela en el 

proceso de control y normalización de los cuerpos. Nos permiten revisar la idea de cuerpos normales 

o hegemónicos, y dar lugar a los cuerpos con discapacidad, a los cuerpos gordos, cuerpos no binarios, 

trans, cuerpos marrones y de personas mayores, entre otros. “El cuerpo es un fenómeno social, 

cultural e histórico. El cuerpo no existe en «estado natural»; siempre está inserto en una trama de 

sentido y significación. Vale decir, es materia simbólica, objeto de representación y producto de 

imaginarios sociales. Siempre se manifiesta como un terreno de disputa en el que se aloja un 

conjunto de sistemas simbólicos entre los que se destacan cuestiones vinculadas al género, a la 

orientación sexual, a la clase, a la etnia o a la religión” (Scharagrodsky, 2009). 

Para finalizar nuestra búsqueda del saber más, vamos hacia algo más específico vinculado a nuestras 

prácticas pedagógicas en ESI, para luego unir todo lo aprendido. 

En la clase 2 del módulo 1 nos encontramos con palabras de Graciela Morgade donde explica que el 

modo en que la sexualidad es comprendida por las personas que conforman una institución educativa 

(docentes, equipos directivos, equipos de orientación o apoyo, estudiantes) se verá reflejado en las 

prácticas escolares que se construyan. Esto ocurre más allá de la intencionalidad pedagógica al incluir 

contenidos de ESI en la tarea educativa, ya que, toda educación es sexual (Morgade, 2011). 

Es decir, que lo hagamos consciente o no, educar en sexualidad es algo que ocurre siempre, solo que 

al no planificar y enmarcar las intervenciones educativas, el enfoque que se le de puede ser opuesto 

a lo buscado.  

En el mismo módulo, en la clase 3, podemos leer las condiciones que son necesarias para pensar la 

integralidad y la transversalidad de la ESI. Se requieren condiciones institucionales, simbólicas, 

políticas y socioeconómicas, para que la ESI se efectivice. Asimismo, para que las prácticas educativas 

en ESI acontezcan, hay que abrirles espacio para identificarlas, nombrarlas, exigirlas, inventarlas y 

resignificarlas de la mano activa de equipos docentes, estudiantes, familias, organizaciones sociales, 

con clara convicción acerca del derecho que les asiste a las infancias y adolescencias. 

Seguimos mirando las clases y aparecen muchos más conceptos, ideas, voces que pueden abrirnos 

puertas para saber más y seguir pensando nuestra historia con herramientas cada vez más sólidas. 



Pero a modo de ejercicio, de cómo podríamos sacarle el jugo a nuestras clases anteriores, vamos a ir 

dejando por acá esta búsqueda.  

 

Antes de despedirnos… 

Nos quedamos pensando, con esta nueva información, en nuevas preguntas que nos permitan 

acercarnos a buenas prácticas pedagógicas desde la ESI. 

Pensando ya en la clase que viene, les dejamos algunas de nuestras preguntas para comenzar a 

definir las líneas de acción: 

 

 

¿En qué nos puede ayudar la ESI para pensar y construir otra trama para esta historia? ¿Cómo 

la escuela puede acompañar a Débora y al grupo sin exponerla, pero al mismo tiempo 

visibilizando las prácticas discriminatorias y la violencia simbólica que se ejerció? ¿Cómo 

podemos construir espacios de formación, debate y reflexión para las y los docentes mientras 

transcurre el año escolar? ¿Cómo hacemos para seguir pensando en problemas y construir 

consensos sobre esta controversia en base a la política de cuidados y derechos desde la ESI? 

¿Cómo hacemos para que Débora termine el secundario feliz?  

¿Alcanza con que la inspectora diga que la escuela debe incluir a Débora? ¿En qué conductas 

concretas observamos el como si de dicha inclusión? ¿Se sigue midiendo a todas las chicas y 

chicos con la misma vara de evaluación? ¿Hay posibilidad de pensar que las diferencias (y no 

solo la de Débora) dejen de ser vistas a la luz de un ideal de alumno/a a alcanzar? ¿Cómo se 

trabaja para que convivan en la escuela estas diferentes maneras de ser, de estar, de pensar? 

¿Cómo se alojan, como se visibilizan, como se problematizan estas representaciones que 

circulan dentro de los distintos grupos? 

 
 

Nos encontramos en la próxima clase para pensar posibles líneas de acción para esta historia.  

  



Material de lectura 

En este módulo las y los invitamos a volver sobre las clases y la bibliografía de los módulos 1-5 de la 

Actualización. Les proponemos darse un tiempo para releer los materiales con más detenimiento, 

volver a visitar aquellos que les llamaron la atención, o aquellos que no tuvieron tiempo de ver en 

profundidad en su momento. Les sugerimos ir registrando en esta segunda lectura aquellas ideas que 

les resulten interesantes y pertinentes para incorporar en sus trabajos finales.  

Material de ampliación 

 

 

 

Si te interesa saber más sobre este tema, te recomendamos visitar    

#Por una vida independiente 

Foro de vida independiente y divertad 

 
 

Bibliografía de referencia 

Duschatzky, S. y Skliar, C. (2000). La diversidad bajo sospecha. Reflexiones sobre los discursos de la 

diversidad y sus implicancias educativas. En: Cuaderno de Pedagogía Rosario Año 4 Nº7. Rosario: Ed. 

Bordes. 

Morgade, G. (2011). Toda educación es sexual: hacia una educación sexuada justa. Buenos Aires: La 

Crujía. 

Mouratian, P. (2015). Sexualidad sin Barreras. Instituto Nacional contra la Discriminación, la 

Xenofobia y el Racismo - INADI Sexualidad sin barreras: derechos sexuales y reproductivos de las 

personas con discapacidad. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Instituto Nacional contra la 

Discriminación, la Xenofobia y el Racismo - INADI, 2015. 

Rosato, A.; Angelino, A. et al (2009).  El papel de la ideología de la normalidad en la producción de 

discapacidad Ciencia, Docencia y Tecnología, vol. XX, núm. 39, noviembre, 2009, pp. 87-105. Entre 

Ríos: Universidad Nacional de Entre Ríos. 

https://www.vidaindependiente.ar/
http://forovidaindependiente.org/


Scharagrodsky, P. (2009). Pedagogía El cuerpo en la Escuela. Explora. Programa de educación 

multimedial. Buenos Aires: Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología. Disponible aquí. 

 

 

Créditos  

Autoras: Cepeda, Agustina y Di Marzo, Paula 

 

Cómo citar este texto:  

Cepeda, A.; Di Marzo, P. (2023). Clase Nro 1: Saber más e investigar en red. Transversalizar la ESI en el proyecto 

pedagógico institucional. Taller integrador. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

  

http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL002216.pdf
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


Módulo 7: Transversalizar la ESI en el proyecto pedagógico institucional. Taller integrador 

 

Clase 2: Actuar y acompañar 

 

¿Qué hacer? Nuestro laboratorio ESI 

Llegamos al último de los momentos que nos planteamos para trabajar en función de la escena 

elegida. Como ya aclaramos, en la vida cotidiana estos pasos o instancias propuestas no siempre 

responden a un orden planificado previamente, ya que las situaciones muchas veces se presentan de 

manera imprevista, alterando y conmoviendo la vida cotidiana escolar y nuestras acciones se van 

acomodando a esas situaciones disruptivas.  

Ejercitar, imaginar, formarnos en las múltiples dimensiones que tiene nuestra práctica poniendo en 

el centro la garantía de derechos nos da herramientas para que al momento en que los episodios 

irrumpen, podamos tener una capacidad de respuesta más amplia. Y por supuesto, y sobre todo 

(saliendo de las cosas que aparecen de modo abrupto) que podamos planificar nuestros abordajes, 

nuestras clases, nuestra construcción en la escuela (o donde estemos) de modo que la ESI sea integral 

y transversal. Esperamos que llegando a esta estación de nuestro largo viaje, ya podamos ir hablando 

de lo mismo al decir esas dos palabras. 

Nuestro primer paso es imaginar qué tipo de acompañamientos y acciones se podrían hacer para que 

Débora se quede en la escuela, que el grupo de compañeras y compañeros pueda reflexionar sobre 

sus prácticas de discriminación y hostigamiento con el fin de cambiarlas, y que las personas adultas 

repiensen sus actitudes y su modo de actuar (familias, preceptores, docentes, equipo directivo, 

equipo de inspección). 

Ya teníamos la situación desarrollada en el módulo 6. En la clase anterior comenzamos con el paso 

de saber más e investigar en red. 

 



 

 

 

Realizamos dos pasos fundamentales para eso: 

• Mapeo de mi territorio: ¿con qué instituciones contamos? 

• Investigamos: la recolección de información, conocimientos, experiencias, marcos 

normativos.  

 
 

Ahora nos queda por delante pensar qué vamos a hacer con toda esa información que recabamos, a 

partir de lo que nos permitió pensar, posicionarnos en otro lugar, con los contactos que pudimos 

establecer o profundizar, con las reflexiones que fueron surgiendo. 

Una de nuestras primeras acciones será generar espacios donde puedan aparecer las palabras, los 

sentires y el debate de nuestra comunidad.  

Si bien la situación de Débora fue la que generó esta búsqueda de transformar prácticas 

institucionales naturalizadas, no deja de ser un emergente que permite poner en cuestión el caso 

puntual, y también puede ser una buena oportunidad para profundizar con estudiantes, familias y 

comunidad educativa muchas de las preguntas que nos hicimos la clase anterior.  

La diferencia es que ahora podremos ir a abrir esos espacios de debate teniendo en claro qué leyes 

y/o aspectos de las mismas nos falta profundizar y qué estructuras estamos repitiendo y necesitamos 

visibilizar entre todos y todas para analizarlas en conjunto y buscar nuevas opciones. Y, 

fundamentalmente, escuchar lo que Débora tiene para decir, de esta manera estamos haciendo 

realidad el postulado que leímos en la clase anterior que es central para las personas con 

discapacidad: “nada sobre nosotras sin nosotras”.  

Esta premisa nos puede ayudar a revisar también las posturas adultocéntricas que impactan en la 

situación concreta de Débora. Por ejemplo, al momento de tomar decisiones, ¿creemos realmente 

que Débora, en tanto adolescente, mujer y con una discapacidad tiene la suficiente autonomía para 

discernir qué necesita? ¿Encontramos en nosotras/es/os una pequeña voz adultocentrista que duda 

de su capacidad de ser protagonista de su propia historia de vida? ¿Confiamos realmente en que ese 

grupo de jóvenes puede repensar sus actitudes y conformar otro modo de vincularse? 

Sería interesante que cuando pensemos acciones, nos detengamos previamente y anotemos todas 

aquellas frases que nos aparecen y descalifican lo que otros/as/es pueden hacer y ser. Ponerlas sobre 



la mesa nos da la posibilidad de hacernos cargo de las contradicciones con las que tenemos que 

convivir todo el tiempo. El modelo adultocéntrico es una de las barreras más fuertes que levantamos 

(la mayoría de las veces sin darnos cuenta) para evitar que infancias y adolescencias puedan tomar 

la voz y tener incidencia real en el cambio de las estructuras y de la vida cotidiana en la que se 

desarrollan. 

 

Como primeros pasos proponemos: 

• Una escucha atenta y respetuosa a Débora sobre cómo está viviendo este proceso. 

• Consulta y debate en la comunidad escolar. 

• Se empieza a armar el plan: los puntos de partida para imaginar los puertos de 

llegada (que sin duda, serán nuevos puntos de partida). 

 

 

 

 

¿Qué acciones consideran que serían pertinentes en el contexto de la escena escolar para 

introducir contenidos vinculados con la ESI? ¿Qué acciones consideran que serían pertinentes 

en el contexto de la escena escolar para trabajar sobre alguna dimensión de la organización 

institucional de la escuela (normas de convivencia, usos de los espacios, organización de los 

actos escolares, etcétera)? ¿Qué acciones consideran que serían pertinentes en el contexto de 

la escena escolar para trabajar/involucrar a las familias y a la comunidad en el 

acompañamiento de esta situación? ¿Qué acciones consideran que serían pertinentes en el 

contexto de la escena escolar para la reflexión/formación entre pares? 

 
 

  



Se empieza a armar el plan: los puntos de partida para imaginar los 
puertos de llegada 

Podemos decir que las prenociones, prejuicios y estereotipos que encontramos en la historia de 

Débora son: 

• Las representaciones de la discapacidad con la anormalidad y lo monstruoso, las lecturas 

centradas en la corporalidad hegemónica que no pueden reconocer otros tipos de 

corporalidades. 

• La individualización de la discapacidad entendida como problema y además una cuestión 

exclusivamente individual, encarnada en el paradigma capacitista. 

• La idea de responsabilizar exclusivamente a las personas con discapacidad de la adaptación a 

los entornos. 

• La fuerte creencia de que las discapacidades y no la discriminación y el estigma son el 

problema. 

• La invisibilidad de la discapacidad, ya que no se le da lugar a su reconocimiento ni 

entendimiento.  

• Ideas adultocéntricas sobre lo que es o no es importante, vergonzante, angustiante para 

Débora desconociendo sus necesidades de adolescente. 

• La naturalización de la discriminación y violencia entre adolescentes de un grupo como forma 

de vinculación.  

• La imposibilidad de pensar los trayectos educativos acordes a diferentes tiempos y procesos. 

 

A partir de reconocer que estas ideas circulan y operan en el cotidiano escolar y en la comunidad, 

podemos reflexionar sobre nuestras acciones. ¿Cómo ayudar a que se pongan en cuestión y que 

puedan dialogar con otras representaciones? Teniendo como bagaje todo lo que estuvimos 

averiguando, leyendo, conociendo en la clase anterior, vamos a plantear nuestros próximos pasos. 

  



Consulta y debate en la comunidad escolar  

Vamos a imaginar que tenemos que conocer cuáles son las opiniones (las prenociones, los prejuicios, 

los miedos y temores) que circulan entre las personas que están inmediatamente involucradas en 

nuestra historia. Para ello, se propone realizar una serie de encuentros con el equipo docente 

completo, con las familias de tercer año, con Débora y su familia en una primera instancia. 

  

 

 

 

Recordar contextualizar, proponer acciones pertinentes y tramadas para el acompañamiento 

de las situaciones conflictivas. La idea es imaginar acompañamientos en los planos 

institucionales, curriculares y comunitarios. 

 
 

En esas reuniones las preguntas y acciones serían situadas según las/los interlocutoras/es. 

El primer espacio es con Débora, para escuchar cómo está viviendo ella este proceso. Es importante 

que quienes estén presentes sean dos personas de la institución de confianza para ella (no tanto por 

el cargo que tengan, si no por el vínculo construido). Para no caer en un como sí, (es decir, hacer que 

hacemos algo pero en verdad nada cambia) es imprescindible empezar a tener en cuenta la voz de 

Débora, sus necesidades y deseos respecto de lo que está atravesando y traccionar los cambios 

posibles en función de sus planteos. 

Otro espacio sería con su familia para conocer cómo se están sintiendo con la escuela. Sabiendo que 

vienen de una serie de cambios de escuelas, seguramente se cuiden mucho en no decir nada que 

perjudique la permanencia de Débora. Es importante aclarar que Débora se quedará en la escuela, 

pero que están buscando trabajar con el grupo y las familias sobre las actitudes que aparecen. 

También reforzar las normativas, que seguramente ya conozcan, pero para asegurarse que tengan 

acceso a los derechos que la ley otorga. Se les avisará que habrá más adelante un taller con las demás 

familias, en el que podrán participar. 

Con las/los estudiantes se podrán implementar diversas estrategias:  

• El equipo docente trabajará para articular dentro de los contenidos temas que 

emergen de este conflicto (discriminación, violencias, la construcción de la otredad, la 

discapacidad, los modelos hegemónicos de belleza y sus efectos, etc.) 



• Acercarse a una organización de la comunidad (por ejemplo, la ONG Orgullo Disca San 

Rafael) para reflexionar en conjunto, y en especial que puedan compartir su 

experiencia con las y los jóvenes.  

Con el equipo docente se pueden hacer reuniones y talleres para trabajar diferentes aspectos: por 

ejemplo poner en conocimiento el marco normativo y hablar de las dificultades que aparecen en el 

espacio curricular en relación a Débora. Especialmente elegimos este artículo de la ley para 

profundizar entre todas/os: El artículo c, reafirmando la universalidad, indivisibilidad, 

interdependencia e interrelación de todos los derechos humanos y libertades fundamentales, así 

como la necesidad de garantizar que las personas con discapacidad los ejerzan plenamente y sin 

discriminación.  

Pero también dar lugar a que aparezcan los lugares más incómodos (como por ejemplo “hoy por hoy 

la escuela no está preparada y nosotras/os tampoco”) y poder reflexionar en torno a eso. Es 

importante incluir al equipo de orientación en algunas de estas reuniones para pensar en conjunto y 

que sus estrategias no sean sentidas como externas para el equipo docente.  

Entre las y los docentes de Educación Física se podrá crear un grupo de WhatsApp que podría 

llamarse “No más capacitismo”, donde sistematizar tesis, documentos oficiales, artículos 

periodísticos, notas y reseñas de libros, y que sea de búsqueda permanente de cuestiones que 

vinculan la discapacidad física, la educación física y la ESI. Luego de trabajar sobre esos materiales, 

con esa misma área (Educación Física) proponer una jornada de taller para los dos ciclos (básico y 

superior) del secundario sobre el siguiente tema: ¿Qué puede un cuerpo? La diversidad corporal y la 

discriminación.  

También se puede realizar un taller interdisciplinar entre profes del área de Ciencias Sociales, de 

Arte, Literatura y de Educación Física donde trabajar con imágenes y entornos sobre las formas en 

que la diversidad corporal es tratada en la sociedad y en la escuela en particular. En el taller, a partir 

de distintas dinámicas de juego con los cuerpos, lectura y reflexión se abordarán las cuestiones 

relativas a la discapacidad, los discursos gordo-odiantes y los modelos hegemónicos de belleza. 

Si este taller tiene buenas repercusiones, y se logra que se trabaje sobre los temas propuestos con 

profundidad, se les puede proponer a las/los profes de esas áreas que realicen una jornada con las y 

los estudiantes, planificándola junto con el centro de estudiantes. 

Se puede usar en la jornada el material audiovisual de Otra Norma:  



 

 

 

 

Otra Norma: canal de YouTube  

https://www.youtube.com/@otranorma843 

Nosotras somos Ro y Lucre, lisiamigas y ahora youtubers (?) 

Seguinos en #OtraNorma y descubrí el mundo desde nuestra perspectiva. 

 
 

Dos propuestas de trabajo 

Acercamos, a modo de ejemplo, dos posibles propuestas concretas de trabajo con encuadre definido: 

 

 

 

Transversalización de la Educación Sexual Integral en la escuela secundaria 

 

 

1. Destinatarios/as: estudiantes del primer y segundo ciclo de la escuela 

secundaria de la modalidad de Ciencias Económicas.  

2. Tipo de acción: taller de juego. 

3. Contenido a desarrollar en el taller: ¿Qué puede un cuerpo? La diversidad 

corporal y la discriminación. Modelos hegemónicos de belleza. Discapacidad. 

4. Horario de 9:40 a 11:40, en el gimnasio de la escuela.  

 

A su vez, el equipo directivo puede proponer una jornada de trabajo sobre las normas de convivencia 

entre los/as estudiantes del último año del secundario, realizando una encuesta sobre las opiniones 

y sugerencias que las/los estudiantes tienen sobre el régimen de convivencia, los acuerdos sobre las 

formas en que se tratan entre ellas/ellos y especialmente qué proponen sobre las formas de resolver 

las situaciones de conflicto, violencia o discriminación como la historia de Débora. 

https://www.youtube.com/@otranorma843


 

 

 

Jornada de trabajo sobre nuestros acuerdos de convivencia:  

¡Entre todas y todos! 

 

 

1. Destinatarios/as: estudiantes del último año del nivel secundario de la institución y 

docentes del mismo año. 

2. Tipo de acción: jornada de intercambio y trabajo sobre los acuerdos de convivencia 

de la institución con docentes y estudiantes. 

3. Contenido a desarrollar en la jornada: Análisis y puesta en común de los acuerdos de 

convivencia. Presentación de las opiniones de las y los estudiantes. Trabajo en grupos 

sobre propuestas para abordar situaciones de conflicto, violencia y discriminación en 

la escuela. Se redactarán las propuestas de las y los estudiantes y se presentarán al 

resto de la comunidad educativa. 

4. Horario: de 8:00 a 10:00, en el SUM de la escuela, con recreo a las 9:30. 

Además, podemos compartir los materiales de consulta que compartimos en los siguientes links 

antes de la preparación de la jornada de trabajo. 

 

 

 

Aquí hay materiales sobre el régimen de convivencia del Ministerio de Educación de la Provincia 

de Mendoza que se trabajaron en la Jornada Institucional y materiales de la Colección Derechos 

Humanos, Género y ESI en la escuela que analizó el equipo directivo para llevar a cabo las 

Jornadas. Trabajaron el material Pensar las Diferencias del Ministerio de Educación de la 

Nación. 

https://secretariomike.files.wordpress.com/2019/04/anexo-4-convivencia-escolar.pdf 

https://www.educ.ar/recursos/157476/pensar-las-diferencias  

 
 

https://secretariomike.files.wordpress.com/2019/04/anexo-4-convivencia-escolar.pdf
https://www.educ.ar/recursos/157476/pensar-las-diferencias


Con las familias se puede proponer una reunión para poder habilitar el diálogo y el intercambio, 

preguntarles cuáles son los temores de que una estudiante con discapacidad motriz esté en la 

escuela. En ese primer acercamiento al tema, dar lugar a que expresen sus miedos o prejuicios.  

También se podrían hacer dinámicas donde trabajar en función de algunas ideas erróneas que suelen 

aparecer frente a estas situaciones. Podríamos hacer pequeños carteles con frases para que debatan 

en subgrupos: “Que habrá descenso del nivel educativo del año”, “Que traerá problemas de 

integración y violencia”. Pero también sería interesante que se reflexione en torno a las dificultades 

que viven las familias de las personas con discapacidad en torno a la escolaridad, entre otras.  

 

A lo largo de esta clase, exploramos posibles acciones para acompañar y construir, a pesar de las 

controversias, acciones de conjunto en la institución. 

Estas acciones simuladas tienen como objetivo pensar las múltiples formas de trabajar la ESI en las 

escuelas, la aproximación integral donde lo curricular no es lo exclusivo, sino que el acompañamiento 

se trama colaborativamente.  

Luego de identificar la forma en que se expresa el problema y donde radica la controversia (los 

distintos puntos de vista sobre la situación de los diferentes actores institucionales) las acciones 

deben estar orientadas a la visibilización y reflexión en un primer momento, y luego a la proyección 

de otro conjunto de acciones que nos comprometan en la construcción de nuevas formas de 

representación de las diversidades, las disidencias, las identidades de género, el cuidado y los 

derechos con una perspectiva de género. 

Este es un listado de acciones posibles; al ser un ejercicio, tendrá mayor riqueza cuando lo 

planifiquemos y llevemos a cabo en la vida real, a partir de las nuevas propuestas que irán surgiendo 

en cada uno de los espacios que abrimos. Poder delinear y concretar acciones siempre va de la mano 

de tener la suficiente apertura para que, en particular las y los jóvenes puedan tomar como propio el 

conflicto y ser parte de las soluciones que pueden ir apareciendo, o de las nuevas preguntas. 

 



 

 

Foro de intercambios del módulo 7 

No dejen de pasar por el foro de intercambios del módulo 7. En ese espacio las/es/os 

tutoras/es estarán dando pistas para acompañar la producción del trabajo final. En el 

foro también pueden intercambiar sobre las dudas que les surjan durante el proceso de 

elaboración del trabajo.  

 

Desde nuestro rol podemos intentar, buscar, abrir el juego, construir en red, aprender más, poner 

nuestros prejuicios a ventilarse y removerse, cuestionarnos, confiar en que entre todas y todos 

siempre hay una posibilidad de transformar, de buscar y encontrar hacia dónde ir. 

Es fundamental que podamos reconocer la complejidad de temas y problemas asociados a la ESI, sus 

dimensiones, sus debates y especialmente la posibilidad que tenemos desde nuestras comunidades 

de desarrollar acompañamientos. ¿Por qué imaginan que propusimos la idea de acompañamiento y 

no de intervención?  

Acompañar es andar con otra/otro, es compartir tiempo y espacio. Esta idea simple, se completa 

con nuestra idea de que es necesario reconocer que la ESI afecta nuestros universos de creencias, de 

formas de pensar e imaginar el mundo, los sentimientos, los cuerpos, las relaciones de poder, las 

desigualdades, las hegemonías y las disidencias. Por esas afectaciones-transformaciones es que las 

diferencias entre los puntos de vista deben ser visibilizadas para resolver en conjunto los problemas.  

Acompañar es una decisión pedagógica, política, ideológica: acompañar es hacer con otras personas 

desde la escuela.  

¿Podemos juntar los pedacitos de los sueños rotos? ¿Los podremos unir al sueño general? 

 

 

 

Los sueños rotos por la realidad (Juan Gelman) 

a Manuel Scorza 

 

Los sueños rotos por la realidad 



los compañeros rotos por la realidad/ 

los sueños de los compañeros rotos 

¿están verdaderamente rotos/perdidos/nada/ 

se pudren bajo tierra?/¿su rota luz 

diseminada a pedacitos bajo tierra?/¿alguna vez 

los pedacitos se van a juntar? 

¿va a haber la fiesta de los pedacitos que se reúnen? 

y los pedacitos de los compañeros/¿alguna vez se juntarán? 

¿caminan bajo tierra para juntarse un día como dice manuel?/¿se juntarán un día? 

de esos amados pedacitos está hecha nuestra concreta soledad/ 

per/dimos la suavidad de paco/la tristeza de haroldo/la lucidez de rodolfo/ el coraje de 

tantos 

ahora son pedacitos desparramados bajo todo el país 

hojitas caídas del fervor/la esperanza/la fe/ 

pedacitos que fueron alegría/combate/confianza 

en sueños/sueños/sueños/ sueños/ 

y los pedacitos rotos del sueño/¿se juntarán alguna vez? 

¿se juntarán algún día/pedacitos? 

¿están diciendo que los enganchemos al tejido del sueño general? 

¿están diciendo que soñemos mejor? 

 

Juan Gelman 

De: “Notas” – Calella de la Costa – París – Roma, agosto-octubre de 1979. 

 
 



 

 

 

“El mundo académico no es el paraíso. Pero el aprendizaje es un lugar donde se puede crear 

un paraíso. El aula, con todas sus limitaciones, sigue siendo un escenario de posibilidades. En 

ese campo de posibilidades, tenemos la oportunidad de trabajar a favor de la libertad, de 

exigirnos a nosotras y a nuestros compañeros una apertura de mente y de corazón que nos 

permita afrontar la realidad, a la par que imaginamos colectivamente cómo traspasar 

fronteras, cómo transgredir. Esto es la educación como práctica de libertad.” (hooks, 2021: 

266) 

 

Material de lectura 

En este módulo las y los invitamos a volver sobre las clases y la bibliografía de los módulos 1-5 de la 

Actualización. Les proponemos darse un tiempo para releer los materiales con más detenimiento, 

volver a visitar aquellos que les llamaron la atención, o aquellos que no tuvieron tiempo de ver en 

profundidad en su momento. Les sugerimos ir registrando en esta segunda lectura aquellas ideas que 

les resulten interesantes y pertinentes para incorporar en sus trabajos finales.  

 

Bibliografía de referencia 

hooks, b. (2021) Enseñar a transgredir. La educación como práctica de la libertad. España: Capitán 

Swing Libros. 

  



Créditos  

Autoras: Cepeda, Agustina y Di Marzo, Paula 

 

Cómo citar este texto:  

Cepeda, A.; Di Marzo, P. (2023). Clase Nro 2: Actuar y acompañar. Transversalizar la ESI en el proyecto 

pedagógico institucional. Taller integrador. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


Módulo 7: Transversalizar la ESI en el proyecto pedagógico institucional. Taller integrador 

 

Clase 3: ¿Final del viaje? Reflexión sobre el recorrido 

transitado 

 

Un viaje que termina, para dar lugar a nuevas estaciones 

“¿Qué significa hacer queer el currículo? (...) “Lo queer [observa Tamsin Spargo] puede entenderse 

como un sustantivo, un adjetivo o un verbo, pero siempre se define contra lo ‘normal’ o lo 

‘normalizante’” (Spargo, 1999). (...) sería un acto de desconfianza del currículo (tal como se nos lo 

presenta), para tratarlo de modo no usual; sería un movimiento para desconcertar y transformar el 

currículo. Tal vez se pudiese, entonces, poner en acción algo que me parece implícito en el uso 

gauchesco de “extrañar”: la idea de “sobrepasar los límites”, de excederse. Pienso que ese es el 

espíritu del queering del currículo: pasar los límites, atreverse, desconfiar de lo que está allí y mirar 

de modo propio lo que está incluido para poner en situación embarazosa lo que está en ese “cuerpo 

de conocimientos”; en fin, enfrentar las condiciones en que se da el conocimiento” (Lopes Louro, 

2012: 114-115). 

 

 

 

  

 



Cuplé de despedida 

Ahora sí, después de mucho viaje compartido, hemos llegado a la última estación. Y como primer 

modo de despedida, elegimos compartir un cuplé de retirada, que es la canción con la que las murgas 

cierran sus presentaciones en carnaval. Después de mucho baile y de cantar sus canciones críticas 

sobre aquello que quieren transformar, con la alegría que las caracteriza, cantan su retirada. 

Les presentamos a Baila La chola, murga argentina compuesta por mujeres y disidencias. 

 

 

 

 

Retirada "Se Picó" - Murga Baila la Chola (subtitulado) 

 

En esta última clase, quienes somos parte responsable de este recorrido queremos compartir con 

ustedes algunas preguntas y reflexiones sobre esta experiencia compartida.  

Volvemos a nuestros posicionamientos compartidos, debatidos, resistidos en el marco de la ESI como 

una política educativa que tiene como antecedentes y referencia a las pedagogías críticas y 

transfeministas, y que nos permiten repensar nuestra praxis, nuestras instituciones y nuestros 

vínculos comunitarios.  

 

¿Por qué insistimos en la transversalización de la ESI con una perspectiva 
de género, de derechos y cuidados? 

Nuestra propuesta de transversalización de la ESI es integral y articula las tres grandes perspectivas 

que hemos trabajado en nuestro recorrido: visibilizar las relaciones desiguales ancladas en las 

https://youtu.be/-az8vRRJW_A


múltiples diferencias (centradas en el género, la etnia, la discapacidad, la clase, etc.); reconocer el 

paradigma de Derechos Humanos en las que se inscriben nuestras ciudadanías sexuales (Fassin 

2008), y saber que la ESI promueve una ética del cuidado de cada persona y de los colectivos en los 

que hemos decidido vivir.  

 

 

 

"Pensar prácticas y vínculos en la escuela desde un enfoque de cuidado requiere fortalecer la 

construcción de espacios democráticos, dialógicos y participativos, que propicien la escucha y 

la colaboración priorizando el protagonismo de niñas, niños, adolescentes y jóvenes.” 

(Ministerio de Educación de la Nación Argentina, 2022).  

 

¿Por qué pensamos que las miradas adultocéntricas, capacitistas, 
cisexuales deben ser cuestionadas en nuestra praxis y formación 
docente? 

En estos caminos compartidos intentamos presentar la potencia de las miradas que ponen en jaque 

el adultocentrismo que desoye a las infancias y adolescencias y no las considera como sujetos de 

derechos. No hay ESI posible si anulamos la capacidad de escuchar, de argumentar y de confiar.  

Como plantea Cornu (1999), la confianza es una hipótesis sobre lo que la otra persona hará en un 

futuro, una apuesta a no inquietarse del no control del tiempo, del espacio, de los cuerpos e incluso, 

de las decisiones. La confianza no depende de las características de las personas, de sus virtudes o 

defectos, sino que se trata de una forma de vincularse que se produce entre las personas.  

“Uno podría preguntarse ¿qué “gana” el adulto renunciando a su poder? Uno sabe de la tentación 

de la omnipotencia en la educación y en la formación. Pero podríamos decir que la confianza que se 

deposita en el niño representa para los dos (el niño y el adulto) una liberación común. Algo que va a 

ir liberando al adulto progresivamente de la preocupación que representa para él el cuidado del niño. 

Uno podría decir que la confianza es algo así como una ofrenda de libertad, porque es una renuncia 

liberadora a un poder absoluto” (Cornú, 1999: 24). 

La mirada adultocéntrica bloquea estos canales de confianza en las futuras generaciones. 

Imaginamos esa confianza entre las personas, como una ofrenda de libertad porque, como dice 

Cornú, es una renuncia liberadora al poder absoluto.  



En cada estación de nuestro viaje, tenemos herramientas para revisar nuestras prácticas como 

formadoras y formadores en relación a las desigualdades, las violencias, las discriminaciones, las 

formas de vincularnos, de amar, de conectarnos con nuestros placeres y libertades o censuras. 

También tenemos en esas mochilas un fuerte cuestionamiento a la sociedad cisexista, 

heteronormativa que desconoce las identidades no binarias y violenta a las personas que no se 

adecuan a los estereotipos sexo-genéricos naturalizados. En nuestro equipaje cargamos la duda 

radical: cuestionamos las representaciones hegemónicas, compartidas por todas las personas; y nos 

hacemos preguntas.  

Con la historia de Débora llega a nuestras últimas páginas del postítulo una propuesta para discutir y 

desnaturalizar esa idea que da la falsa ilusión de que hay personas que son capaces de todo y otras 

que no pueden casi nada, por lo tanto no pertenecen al régimen de normalidad (y de productividad). 

La inclusión que deseamos proyectar es un mundo donde quepamos todas las personas. Para ello es 

necesario establecer que las políticas y regulaciones capacitistas son alambres que cercan nuestra 

imaginación.  

 

¿Por qué sostenemos que para implementar la ESI es necesario observar 
los miedos, comprenderlos, desentrañarlos y superarlos?  

Para esta tarea, retomando las palabras de Eleonor Faur y Mariana Lavari (2022), es necesario que 

las y los docentes construyan confianza en sí mismos/as, con sus pares, con sus estudiantes y con la 

comunidad. Esta confianza y este reconocimiento de los miedos y los temores implican dimensiones 

subjetivas de la afectividad docente, una dimensión subjetiva que se entrelaza en experiencias 

colectivas en el marco de las instituciones.  

Sin reconocer, sin visibilizar, sin encuentros, los temores individuales se convierten en pánicos 

colectivos, pánicos morales que motorizan desencuentros y violencias. Aquí desplegar la ESI supone 

generar condiciones institucionales para que esos encuentros se produzcan y para que los discursos 

de odio, los escraches, las cancelaciones, junto a las prácticas punitivistas que impugnan los gestos 

de ternura, no tengan más espacio en las escuelas.  

  



Transgredir y emocionar como claves para transformar 

Estamos proponiendo una pedagogía que se aleje de lo meramente declarativo y que se exprese 

como canal de transformación y de libertad. bell hooks(*), una pedagoga afrodescendiente 

norteamericana, se encontró con Paulo Freire y a partir de allí surgió un Freire preocupado por el 

sexismo de sus ejemplos y de sus escritos y una hooks que amó la pedagogía, que le permitió derribar 

las formas consolidadas de la educación bancaria. 

¿Leemos en su pluma a estos/as pedagogos/as que abrieron las puertas a la imaginación cuando 

sintieron que las formas de enseñanza debían recuperar el deseo, la libertad y la comunidad? 

 

 

 

“La educación es un acto de amor, por tanto, un acto de valor. No puede temer el debate, el 

análisis de la realidad; no puede huir de la discusión creadora, bajo pena de ser una farsa.  

¿Cómo aprender a discutir y a debatir con una educación que impone?” (Freire, 1991: 92) 

 

 

 

 

(*) El pseudónimo de la autora es bell hooks en minúsculas. La autora lo escribe con 

minúsculas como una forma de transmitir que lo más importante no son las personas detrás 

de los libros, sino las reflexiones que esos libros contienen; entre otros motivos. 

 

 

 

 

“Las y los estudiantes me enseñaron, también, que es necesario practicar la compasión en 

estos nuevos marcos de aprendizaje. No me he olvidado del día en que una estudiante llegó a 

clase y me dijo: «Asistimos a tu clase. Aprendemos a mirar el mundo desde una perspectiva 

crítica, aprendemos a tener en cuenta la raza, el sexo y la clase. Y ya no podemos disfrutar de 

la vida». Al echar un vistazo a la clase, vi cómo las y los estudiantes, de todas las razas, 

orientaciones sexuales y etnias, asentían con la cabeza. Y por primera vez me di cuenta de que 

puede haber, y por lo general hay, cierto nivel de dolor implícito al renunciar a las formas 

antiguas de pensar y conocer y aprender nuevos enfoques. Respeto ese dolor. Y ahora, cuando 

doy clase, incluyo un reconocimiento de este dolor, es decir, hablo del cambio de paradigma 

y del malestar que puede provocar.” (hooks, 2021: 73) 



 

Estos cambios son procesos complejos en los que la resistencia está presente. Como ya fuimos viendo 

a lo largo de este viaje, adentrarnos en esas transformaciones implica mucha revisión personal como 

colectiva, la disposición a enfrentarnos a las propias formas de ser y estar en el mundo. Y eso conlleva, 

muchas veces (como nos anuncia hooks), dolor de saber que nos estamos transformando en un 

contexto que no siempre acompaña. El aula como un lugar emocionante, los cuerpos en esas aulas, 

son lo que bell hooks invita a sentir, pensar y problematizar. 

Hay que animarse a transgredir, a crear y a no caer en los guiones dictados por las correcciones 

políticas. hooks escribe un libro al que denominó Enseñar a transgredir, y transgredir no es un salto 

al vacío, es un salto hacia la construcción de una comunidad pedagógica con otras personas.  

 

 

  

 

Imagen extraída de la foto de perfil de Gema Ríos, artista travesti  

La frase nos invita a preguntarnos, ¿habitamos en lo personal lugares de incomodidad? 

¿Podemos imaginarnos quiénes los habitan y qué podemos hacer para desarmar esos espacios 

que instalan algunas existencias en lugares incómodos? ¿Podemos pensar la incomodidad 

como desigualdad de posibilidades? 

 



La mirada binaria y meritocrática con la que se construyen las prácticas y los discursos escolares 

sostienen relaciones desiguales de poder. No solo en la escuela, sino en diferentes ámbitos de la 

sociedad. 

 

 

 

Las frases que escuchamos a menudo respecto a la ESI y las dificultades en su implementación 

tienen como base el miedo a que las familias se enojen, o a que la dirección sancione o la 

inspección no autorice. Nada conspira más contra la ESI que los discursos que señalan que las 

comunidades son reactivas. La ESI es una consigna que demandan nuestras infancias y 

adolescencias.  

 

Tenemos la responsabilidad de imaginar nuevos modos de encuentro en la escena educativa.  

Desde esta actualización buscamos generar prácticas que permitan que el placer por ser, aprender y 

construir en conjunto sean caminos hacia una escuela donde, como ya mencionamos en algunas 

clases, quepan muchos mundos.  

Salir del discurso único, o del enfrentamiento de dos discursos opuestos, es abrir el juego a que sean 

múltiples los discursos que circulen, enriqueciendo la práctica pedagógica, volviéndola más creativa, 

más habitable, sin temor a las controversias y en busca de la construcción de consensos.  

La invitación que sostenemos no favorece solo al colectivo estudiantil, es una posibilidad que como 

docentes también nos puede conectar con el placer. 

Veamos algunas frases que se suelen escuchar en las reuniones con docentes:  

 

 

“Yo respeto a todas las identidades, por más que no les pregunte sus pronombres.”  

“Las mujeres no pueden traer remeras sin mangas, ni escote pronunciado, porque provocan.”  

“Si los dejamos venir vestidos como quieran, no los ayudamos a formarse para el mundo del 

trabajo.” 

“Es muy chiquito para saber si quiere ser nene o nena, ¿mirá si después se arrepiente?”  

“Los chicos no entienden, solo repiten lo que ven.”  

 



También circulan ideas que defienden que habría que endurecer las medidas de disciplina para 

mejorar la convivencia y el aprendizaje. O el miedo adulto cuando aparecen en las infancias juegos 

vinculados a la exploración sexual entre pares, con una mirada adultocéntrica que carga siempre de 

represión lo vinculado al placer y el descubrimiento.  

Al vincular estas situaciones que refuerzan posturas adultocéntricas con la transversalidad de la ESI, 

podemos pensar qué puerta de entrada se podría activar para que esos discursos que lesionan los 

derechos de infancias y adolescencias se conviertan en una oportunidad para mover la estantería 

propia e institucional.  

Volvemos a la idea trabajada en esta actualización de que aquello que se plantea como un problema 

es una controversia, que debemos abandonar las expectativas y ansiedades adultocéntricas, 

heteronormativas, cisexuales y capacitistas. Circulemos las palabras, escuchemos, consultemos a 

otras personas cuando tenemos dudas y temores, y trabajemos por la ESI.  

¿Qué han contado ustedes a lo largo de esta experiencia de formación? 

 

Compartimos algunos registros de reflexiones de ustedes como cursantes  

Los traemos acá para poder identificar en sus palabras el impacto que genera la desnaturalización de 

lo aprendido tanto en lo personal como en lo profesional. Aparece también el pasaje de la 

obligatoriedad al deseo, de la voz individual a la voz colectiva. Encontramos al leerles, un modo de 

aprender que reconoce el valor de los relatos y las experiencias de otras personas, que indaga en la 

mirada existente del mundo y se posibilita crear nuevas ventanas y horizontes.  

En esta actualización académica hay más de 20 mil cursantes, sería imposible tomar todas las voces. 

Intentamos seleccionar algunas que representan, sintetizan, expresan o ilustran aspectos de la 

diversidad. No tomamos textual sus palabras, sino que extraemos de sus frases algunas de las ideas 

que queremos compartirles: 



 

 

 

Sobre el impacto que la formación tuvo en lo personal y lo profesional: 

Permitió empezar a mirar con otros ojos, y a cuestionarse, no solo las propias prácticas, sino 

también las de colegas, desde un lugar que ayude a crecer y a acompañar las trayectorias de 

estudiantes.  

En el ser docentes y reconocerse agentes del Estado, con la responsabilidad ineludible de educar 

en la integralidad, la ESI, ahora, es vista como una herramienta y un camino a seguir 

construyendo en conjunto. 

 

 

 

 

Sobre ampliar la mirada, en relación a la ESI: 

Los tiempos cambian y… están quienes sienten pertenecer a otras épocas, con la dificultad de 

tener estereotipos fijados por una generación anterior y el trabajo de que cuesta adecuarse a 

una sociedad que cambió y está en continuo proceso de cambio. Frente a eso, este recorrido 

permitió ampliar las miradas, colocarse en otro lugar, que ya no es desde la crítica sino desde la 

reflexión.  

 

 

 

 

Sobre los temores: 

Lo que antes generaba angustia, un no poder ni saber cómo acompañar, hoy se atraviesa con 

muchos menos miedos o incluso sin ellos.  

Uno de los tantos ejemplos que aparecen es respetar el nombre con el que se autopercibe cada 

estudiante. Algo que en algún momento se vivía como UN GRAN TEMA, ahora es algo más del 

cotidiano, y fortalece, a su vez, vínculos de mucha más confianza. 

 

Mirar con otros ojos, escuchar sin juzgar, generar vínculos de más confianza, superar miedos, 

animarse, arriesgarse. 

¡Gracias por esta hermosa experiencia compartida!  



Material de lectura 

Faur, E. y Lavari, M. (2022) La ESI entre el miedo y la confianza. Aula abierta. Universidad Nacional de 

Hurlingham. Extraído desde esta página  

Freire, P. (1997) La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI editores. 

hooks, b. (2021) Enseñar a transgredir. La educación como práctica de la libertad. España: Capitán 

Swing Libros. 

 

Bibliografía de referencia 

Cornu, Laurence (1999) La confianza en las relaciones pedagógicas. En: Graciela Frigerio (comp.) 

(1999) Construyendo un saber sobre el interior de la escuela. Edición Novedades Educativas. Centro 

de estudios multidisciplinarios. Buenos Aires.  

Fassin, E. (2008) Cuestiones sexuales, cuestiones raciales. Paralelos, tensiones y articulaciones 

Estudios Sociológicos, vol. XXVI, núm. 77, mayo-agosto, 2008, pp. 387-407 El Colegio de México, A.C. 

Distrito Federal, México 

Faur, E. y Lavari, M. (2022) La ESI entre el miedo y la confianza. Aula abierta. Universidad Nacional de 

Hurlingham. Extraído desde esta página  

Freire, P. (1997) La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI editores. 

hooks, b. (2021) Enseñar a transgredir. La educación como práctica de la libertad. España: Capitán 

Swing Libros. 

Lopes Louro, Guacira (2012) Extrañar el currículum. En: Spadaro, María Laura (comp.) (2012) Enseñar 

filosofía, hoy. La Plata: Edulp. 

Ministerio de Educación de la Nación (2022) Pensar los vínculos en tiempos de pandemia: La escuela 

como un lugar de cuidado. Disponible aquí 

 

 

  

https://aulaabierta.unahur.edu.ar/index.php/2022/09/05/la-esi-entre-el-miedo-y-la-confianza/
https://aulaabierta.unahur.edu.ar/index.php/2022/09/05/la-esi-entre-el-miedo-y-la-confianza/
https://www.educ.ar/recursos/158226/pensar-los-vinculos-en-tiempos-de-pandemia-la-escuela-como-u


Créditos  

Autoras: Cepeda, Agustina y Di Marzo, Paula 

 

Cómo citar este texto:  

Cepeda, A.; Di Marzo, P. (2023). Clase Nro 3: ¿Final del viaje? Reflexión sobre el recorrido transitado. 

Transversalizar la ESI en el proyecto pedagógico institucional. Taller integrador. Buenos Aires: Ministerio de 

Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR

