
 

1 
 

  

Biblioteca Cuadernos 
Nuestra para !a 
Escuela ensenanza 
2023 Nuestra Escuela 

Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica 
Educación lntercultural / 
Educación lntercultural 
Bilingüe 

Módulo 3: Educación plurilingüe en 
Argentina. Lenguas indígenas y sus usos en 
las escuelas 

- la educación 
- nuestra bandera 

INFoD 

••• , ... 
A Ministerio de Educación 

~ Argentina 



 

2 
 

Índice 

Clase 1. Las lenguas indígenas en la educación plurilingüe ......................................................... 3 

Clase 2. Sobre bilingüismos, repertorios de habla  y el translenguajear .................................... 14 

Clase 3. El bilingüismo/plurilingüismo como proceso social: revisando las nociones de diglosia, 

conflicto lingüístico, minorización y revitalización ................................................................... 30 

Clase 4. Del bi/plurilingüismo como contexto al bi/plurilingüismo  

como modelo de enseñanza ................................................................................................... 50 

  



 

3 
 

Módulo 3: Educación plurilingüe en Argentina. Lenguas indígenas y sus usos en las escuelas 

 

Clase 1: Las lenguas indígenas en la educación plurilingüe 
 

Introducción 

Les damos la bienvenida al módulo Educación plurilingüe en Argentina: lenguas indígenas y sus usos 

en las escuelas, donde vamos a explorar algunas dimensiones sociolingüísticas de la Educación 

Intercultural Bilingüe (EIB).   

En este espacio les proponemos: 

- abordar las situaciones sociolingüísticas de nuestro país, con especial énfasis en las relativas 

a las lenguas indígenas; 

- revisar las nociones de lengua, variedad, dialecto e idioma, e incorporar otros conceptos que 

nos pueden ser útiles para entender la EBI: repertorios de habla y habla bilingüe; 

- reflexionar sobre las relaciones y procesos entre lenguas y entre hablantes. En cuanto a las 

relaciones, nos detendremos en revisar algunos temas clave: la diglosia, el conflicto 

lingüístico, así como las jerarquías entre variedades estándares y/o escolares y otras. De los 

procesos sociolingüísticos, hemos elegido trabajar alrededor de algunos de ellos que 

consideramos significativos para el tema del Módulo: prohibición, desplazamiento, 

sustitución, habilitación, revitalización, recuperación; 

- luego de revisar estos conceptos y su aplicación para la descripción de situaciones 

sociolingüísticas, comparar tipos, modelos y programas de educación bilingüe. 

Esperamos que este recorrido sea un espacio de intercambio para compartir las experiencias de 

quienes enseñan y quienes investigan sobre plurilingüismo y educación en nuestro país. 

 

Punto de partida 

Antes de empezar a desarrollar los temas de esta primera clase, queremos que hagan un breve 

ejercicio que invita a pensar cuánto sabemos sobre las lenguas indígenas de nuestro país.  



 

4 
 

Se trata de un cuestionario interactivo elaborado por las especialistas Gabriela Nacach, Milagros Vilar 

y Laura Martínez en Pensar la Educación Intercultural Bilingüe en la formación docente: una 

propuesta de trabajo en la virtualidad (2021). Tal como indican ellas en su propuesta, se trata de un 

ejercicio que no requiere que busquemos información para responder, busca que evaluemos 

individualmente qué sabemos sobre las lenguas indígenas. Es un cuestionario interactivo, por lo que 

en cada pregunta deben seleccionar una respuesta y el cuestionario indicará si es correcta o 

incorrecta e indicará cómo volver a las preguntas. Es un ejercicio de reflexión. No tienen que publicar 

sus respuestas, pero pueden anotarlas mientras responden para reflexionar acerca de cuánto 

sabemos sobre el tema. 

  
¿Cuánto sabemos de las lenguas indígenas en nuestro país? 
Cuestionario interactivo elaborado por Gabriela Nacach, Milagros Vilar y Laura 
Martínez 

 
¿Cuánto sabemos de las lenguas indígenas de nuestro país?   

 
 

 

Las lenguas indígenas en la educación plurilingüe 

El adjetivo “plurilingüe” que acompaña a la palabra “educación” en el título de este Curso refiere, 

como puede suponerse, a la pluralidad de lenguas. Entendemos por “educación plurilingüe” el 

conjunto de propuestas educativas que se orientan a la formación de personas plurilingües; es decir, 

personas que puedan interactuar socialmente usando recursos comunicativos provenientes de 

sistemas lingüísticos distintos.  

En nuestro país, solemos asociar la educación plurilingüe o bilingüe a las escuelas que enseñan de 

forma intensiva una lengua extranjera, generalmente el inglés. Sin embargo, aquí nos vamos a referir 

particularmente a las propuestas educativas que involucran al castellano y a las lenguas indígenas, 

nativas, originarias o aborígenes. Todas estas denominaciones pueden considerarse sinónimas. No 

obstante, no siempre tienen los mismos sentidos. En este módulo utilizaremos la expresión “lenguas 

indígenas” porque es la que utilizan generalmente sus hablantes.  

https://docs.google.com/presentation/d/1ESnJ3jpb1BsUe7QRDtDHsqASyD469xGSYgkjvGDeVzs/edit#slide=id.g722d20329a_0_356


 

5 
 

Es muy complejo enumerar las lenguas indígenas que se hablan en nuestro país. Y lo es por distintas 

razones: 

a) porque no se ha realizado aún un mapeo de las lenguas que se hablan en Argentina, y 

los datos que suelen utilizarse provienen de información obtenida en censos 

anteriores, particularmente en los censos realizados por el INDEC (en 2004-5 y en 

2010). En este último censo, casi un millón de personas se reconocieron como 

indígenas, lo que significa un 2,4% de la población del país. El último censo (2022) 

incluyó una pregunta sobre lenguas indígenas. Pero aún no tenemos los resultados; 

b) porque las “listas” de lenguas que habíamos considerado antes fueron cambiando con 

el auto-reconocimiento de hablantes de lenguas que no figuraban en ellas. Así, por 

ejemplo, lenguas como el chaná, el vilela o el günün a küna, que se consideraban que 

ya no se hablaban, son actualmente reconocidas como lenguas indígenas de 

Argentina. En los últimos años, hablantes de estas lenguas reivindicaron su 

reconocimiento como tales; 

c) porque las lenguas son parte de procesos sociales y lingüísticos complejos y en 

permanente movimiento. Así, los procesos de recuperación, revitalización y 

reemergencia lingüística van transformando permanentemente la realidad de las 

personas que hablan las lenguas (de estos procesos hablaremos en la clase 3); 

d) porque los nombres de las lenguas o “glotónimos” fueron cambiando. Muchos 

pueblos indígenas pidieron que dejáramos de utilizar expresiones habitualmente 

despectivas y extranjeras para llamar a sus lenguas, y que se comenzaran a utilizar 

otros. Así, por ejemplo, la lengua “toba” (de la expresión “frontón” en lengua guaraní) 

pasó a llamarse “qom”, o la lengua “mataca” (de la expresión “animal de poca monta” 

del español antiguo), se llama ahora lengua wichi. Tanto la expresión “qom” como 

“wichi” son “autoglotónimos”. Entre los Derechos Lingüísticos, como derechos 

humanos, figura el de poder ser nombrado tanto individual como colectivamente en 

tu propia lengua;  

e) porque no siempre hay acuerdo entre lo que los hablantes consideran “lengua” (o 

idioma) y lo que otras personas, como por ejemplo los lingüistas, consideran que lo 

es. Esto, como veremos luego, está relacionado con el hecho de que la “lengua” es un 



 

6 
 

producto de un proceso socio-histórico, que involucra hechos lingüísticos, pero no son 

los que definen una lengua;  

f) porque nos debemos un debate: ¿de qué hablamos cuándo hablamos de lenguas 

indígenas en Argentina? ¿Incluimos las que hablan las personas migrantes? ¿Incluimos 

las lenguas indígenas que hablan personas que no se consideran indígenas? ¿Incluimos 

las lenguas indígenas que no se “hablan” pero se recuerdan, están presentes en 

ceremonias, en textos orales de memoria colectiva, etc.? Algunas de estas preguntas 

las discutiremos en la clase 3.  

Pero volvamos al inicio: establecer una lista de lenguas indígenas en Argentina es una tarea compleja. 

Quizá por ahora sirva saber que son muchas y diversas (según datos censales, de instituciones 

indígenas y académicos, se reconocen en la actualidad unas 20 lenguas indígenas, si bien esta lista va 

siempre cambiando), que pertenecen a diferentes familias lingüísticas (y una lengua aislada, el 

mapuzungun) y que sus hablantes son mayormente bilingües con el español.  

En este módulo, como habrán notado, no vamos a proponerles una lista. Vamos a ir trabajando 

algunos conceptos y discutiendo algunos temas para que podamos ser más conscientes de que, como 

toda lista, es arbitraria, y lo más importante es tener criterios y saber fundamentarlos.  

 

Un mapa de las lenguas indígenas en Argentina 

Como dijimos, enumerar las lenguas indígenas es complejo. Sin embargo, a modo de ejercicio, vamos 

a tomar como punto de partida para este módulo el mapa de lenguas que se hizo en el año 2019 y 

que se modificó en el año 2022. El mapa fue elaborado por la profesora de guaraní Verónica Gómez, 

el tayta Carmelo Sardina Ullpu, la abogada kolla Angela Jaramillo y el profesor de gunün a küna Daniel 

Huircapan en el CUI (Centro Universitario de Idiomas). Elegimos este mapa porque no sólo nombra 

lenguas indígenas de nuestro país, sino porque también da pistas de la complejidad sociolingüística 

de nuestra realidad. Una lista de lenguas “a pelo” no nos permitiría mostrar tal complejidad. 

 



 

7 
 

 

 
República Argentina. Lenguas indígenas en el presente - 2022 - CUI - mapa.png  

 
 
 
 

 

 

 

 

 

https://drive.google.com/file/d/1Mla86B4ZpcVE5HLEZmeOY1L_eJPXDJkM/view?usp=sharing


 

8 
 

¿Qué podemos ver en este mapa de las lenguas indígenas? 

Nosotras decimos que el mapa no es una foto de las lenguas indígenas de nuestro país. Es una 

película. Un conjunto de fotogramas en movimiento. ¿Y qué podemos ver en esta película? 

 

- Diversidad de glotónimos: muchas lenguas están nombradas con más de un término. Como 

señalamos, esto es interesante porque muestra la coexistencia de expresiones diversas para 

referirse a una misma lengua (por lo general, “autoglotónimos” y “heteroglotónimos”).  

- Diversidad de situaciones sociolingüísticas: en el mapa las lenguas son clasificadas según: a) 

tengan hablantes activos; b) no registran hablantes en la actualidad; c) en revitalización; d) 

sin datos. Volveremos sobre estos criterios en la clase 3.  

- Diversidad de contextos de habla: las lenguas se acompañan con nombres de lugares que no 

se corresponden solamente con los territorios que tradicionalmente asociamos a los pueblos 

que las hablan. También se incluyen lugares en los cuales hay hablantes de lenguas indígenas 

como producto de procesos de movilidad. Estos procesos son constantes. Y se relacionan 

tanto con las migraciones económicas como con los desplazamientos forzados. Unos y otros 

están relacionados. Y unos y otros están anclados tanto en el pasado como en el presente. 

En suma: este mapa nos puede servir para adentrarnos en algunas cuestiones importantes relativas 

a las lenguas indígenas de nuestro país. Nos permiten verlas en tanto parte de procesos sociales, 

históricos y culturales. Y, particularmente, en relación con sus hablantes. 

 

La idea de “lengua” bajo la lupa 

Como decíamos, cuando hablamos de educación plurilingüe es común imaginar que se trata de 

formar personas que dominan diversas lenguas. Pero ¿qué son las lenguas?  

Una posibilidad es entender las lenguas como una entidad abstracta, como algo que es fácil de 

delimitar. Particularmente, porque “tienen nombres distintos”. Sin embargo, sabemos en la práctica 

que esto no es tan sencillo. ¿Por qué? Porque muchas veces la realidad cotidiana de las personas que 

se mueven entre-lenguas es que estos límites se pierden, se difuminan. Si bien volveremos a esto en 

la próxima clase, es muy común no sólo hablar lenguas, sino “translenguajear”.  



 

9 
 

La noción de “lengua” ha sido revisada en muchas oportunidades. En este módulo, nos centraremos 

en un aspecto: en el considerar que la noción de “lengua” es una construcción más social que 

lingüística.  

Esto quiere decir que lo que consideramos “lengua” no es algo homogéneo. Más bien, se trata de un 

conjunto de prácticas y recursos lingüísticos muy diversos que se asocian a una entidad común. Esta 

entidad común no es lingüística. Esto quiere decir que un grupo de personas que se consideran parte 

de una entidad común (étnica, histórica, social y/o política) asocian esta pertenencia a un conjunto 

de usos particulares del lenguaje. Por lo tanto, hay un vínculo entre estos usos del lenguaje y cierta 

identidad colectiva.  

Las lenguas, es decir, aquello que nombramos cuando decimos “el inglés”, “el español”, “el 

mandarín”, “el sueco”, “el guaraní”, son construcciones simbólicas, relacionadas con cierta 

pertenencia a algo común. Un estado. Una nación. Una comunidad. 

Sin embargo, en lo cotidiano, estas realidades simbólicas a las que nos referimos cuando hablamos 

de “lengua” se concretan en variedades lingüísticas. 

 

  

“Las variedades lingüísticas, por su parte, son los usos lingüísticos concretos, que 
materializan a través de rasgos verbales diferencias no lingüísticas, como puede 
ser: la edad, el género, el grupo social, el territorio, la situación de comunicación, 
la actividad, etcétera.” (Unamuno, 2016: 15) 
 

 

Las variedades son lo que caracterizan al lenguaje humano. Es decir, los usos del lenguaje son 

heterogéneos y cambiantes. Por lo tanto, el hecho de hablar distinto, pero sentirse hablante de “lo 

mismo” es lo habitual. Todas las lenguas varían.  

Esto es importante a la hora de entender lo que nos pasa. Muchas veces, nos encontramos con 

situaciones en que vemos escrita nuestra lengua, pero “de un modo distinto”, o escuchamos a alguien 

hablar nuestro idioma “como de otro lado”. Esto no es un problema. Es justamente nuestra riqueza.  

Hace algún tiempo, mientras hablábamos con un anciano wichi de El Sauzalito, él nos dijo algo muy 

importante: “nuestro idioma es nuestro DNI”. Según nos explicó, él podía distinguir a las personas 

según la forma en que hablaban la lengua. Podía saber de dónde venían, a qué subgrupo wichi 



 

10 
 

pertenecían e, incluso, podía identificar la familia de la que esa persona era parte. La diversidad de 

formas de hablar un idioma no sólo muestra la riqueza y la fortaleza de una lengua, también cuenta 

su historia y su presente. Es su memoria y su futuro. Una lengua está amenazada cuando su 

diversidad interna se pierde. 

Lamentablemente, existe una idea dominante de que la lengua “es una sola y única”. Esto se basa en 

una tradición que nos es extranjera. Es la que sostiene que las lenguas necesitan “estandarizarse”, y 

consideran que el proceso de “estandarización” es sinónimo de un proceso de homogeneización, de 

simplificación. Entienden que “estandarizar” significa tener que elegir, entre los modos de usar las 

lenguas o variedades, una (y solo una) que sea la “más apropiada”. Incluso a veces nos quieren hacer 

creer que hay que elegir entre una forma única de escribir la lengua. O una sola forma de lengua para 

enseñar en la escuela. Estas ideas lingüísticas vienen de una larga tradición. Se remontan al origen 

de los Estados modernos, que, no casualmente, coinciden con la creación de la lingüística como 

disciplina. La creación de los Estados modernos se basó, entre otras cosas, en la unificación 

lingüística, territorial y religiosa. Estas ideas también fueron las que se tomaron en Argentina cuando 

se creó el Estado argentino. Y se produjeron numerosas acciones para intentar homogeneizar 

lingüísticamente nuestro país.  

 

Las lenguas vivas o idiomas se realizan en su diversidad. Nuestros idiomas son expresión de 

diversidad. Ahora bien: esto no quiere decir que no pueda haber acuerdos relativos a los usos de las 

lenguas que puedan servir para potenciarlos.  

Llamamos “planificación lingüística” al tratamiento especial, premeditado, que puede realizar una 

comunidad para crear recursos lingüísticos o potenciar usos del lenguaje que permitan a sus 

hablantes realizar diferentes actividades sociales con sus idiomas sin necesidad de recurrir a otros. 

Estas actividades (como, por ejemplo, la creación de palabras nuevas o neologismos, de un alfabeto 

para que una lengua se escriba, de diccionarios o de manuales de enseñanza) pueden servirnos para 

promover la idea de una “lengua común” pero no hace falta que se dirijan a una “homogeneización” 

de las variedades de una lengua.  

La planificación lingüística es, como dijimos, el conjunto de acciones que se toman para dotar a las 

variedades de una lengua de recursos para la ampliación de sus usos en los ámbitos que su 



 

11 
 

comunidad de hablantes considere oportuna, generando conciencia a los hablantes de la diversidad 

interna de la lengua y de la riqueza que esta diversidad comporta. Así, por ejemplo, puede darse el 

caso de una comunidad que decida escribir la lengua con distintas grafías (o letras) para representar 

distintas formas de pronunciar las mismas palabras. O puede ser que se publiquen materiales 

escolares o informativos en diversas variedades de una misma lengua, o se decida hacerlo en algunas 

de ellas. Esto es habitual, y no es un problema siempre y cuando: 

- en la enseñanza de la lengua (oral y escrita) incluyamos materiales en diferentes variedades 

y ayudemos a quienes están aprendiendo a reconocer las diferencias, comparándolas, al 

mismo tiempo que se toma conciencia sobre el modo en que estas variedades materializan 

algo compartido;   

- creemos momentos en los cuales reflexionemos sobre la importancia de respetar la 

diversidad y la riqueza que nos aporta. 

 

A modo de cierre 

En esta clase, empezamos a recorrer algunos temas relativos a las lenguas indígenas, el plurilingüismo 

y la educación en Argentina. Como dijimos, hacer una lista de lenguas que se hablan en nuestro país 

es una tarea compleja y puede ser arbitraria. Por eso, preferimos explorar algunas de las razones de 

esta complejidad, introduciendo algunos conceptos y procesos a los que volveremos en las próximas 

clases: los glotónimos, la naturaleza diversa de los idiomas y la necesidad de considerarlos en relación 

con sus situaciones sociolingüśiticas y sus contextos de habla. Teniendo en cuenta que estas lenguas 

están en relación con otras, en la próxima clase trabajaremos alrededor del plurilingüismo y el habla 

plurilingüe. 

  



 

12 
 

Actividades 

La actividad obligatoria de esta primera clase consiste en participar en el foro “La diversidad 

lingüística en primera persona” con un audio. La idea de que sea un audio es para que practiquen 

esta forma de producir contenido. No obstante, si alguien no se anima o no puede hacerlo, podemos 

recibir textos escritos. 

 

  
Foro “La diversidad lingüística en primera persona”.  
La actividad consiste en que nos cuenten en este foro a través de un audio* qué lenguas son 
parte de sus vidas. Graben y compartan un audio en el que mencionen cuáles son las: 
-lenguas que hablan,  
-lenguas que entienden,  
-lenguas que pueden leer,  
-lenguas que no hablan ni entienden pero han oído hablar,  
-lenguas que no hablan ni entienden pero han visto escritas, 
-lenguas que les gustaría aprender, 
-etc. 
 
¡Las y los escuchamos! 
 
*La actividad obligatoria consiste en participar en el foro con un audio. Si alguien no se anima 
o no puede hacerlo, pueden enviar un texto/escribirlo en el foro 

  

 

 

Material de lectura 

Nacach, G., Vilar, M. y Martínez, L. (2021). Pensar la educación intercultural bilingüe en la formación 

docente: una propuesta de trabajo en la virtualidad. Papeles de trabajo del Celes (Vol 3). Buenos 

Aires: Milagros Vilar. Link: Papeles de trabajo del CELES | Vol. 3 

Unamuno, V. (2016). ¿Qué son las lenguas?. Lenguaje y educación (pp 9-30). Bernal: Universidad 

Nacional de Quilmes. Link:  Unamuno_2016_Qué son las lenguas-.pdf  

 

 

http://www.unsam.edu.ar/escuelas/humanidades/centros/celes/Papeles-de-trabajo-del-CELES-Vol-3.pdf
https://drive.google.com/file/d/1iujR1bo_geouwnObEbZYR88d35OJC4Ic/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/1iujR1bo_geouwnObEbZYR88d35OJC4Ic/view?usp=sharing


 

13 
 

Bibliografía de referencia 

Loncón Antileo, E. (2013). La importancia del enfoque intercultural y de la enseñanza de las lenguas 

indígenas en la educación chilena. Revista Docencia, 51: 44-55.  

Sichra, I. (2009). Atlas sociolingüístico de pueblos indígenas en América Latina.UNICEF, FUNPROEIB 

Andes. Disponible en: Atlas sociolingüístico de pueblos indígenas en America Latina y el Caribe | 

UNICEF 

Unamuno, V. y Maldonado, A. (eds.). (2013). Prácticas y repertorios plurilingües en Argentina. 

Bellaterra: GREIP. 

Unamuno, V., Gandulfo, C. y Andreani, H. (2020). Hablar lenguas indígenas hoy: nuevos usos, nuevas 

formas de transmisión. Buenos Aires: Editorial Biblos.  

 

Otros materiales: 

 

Ministerio de Educación y Deportes de la Nación (2016). Pueblos indígenas en Argentina. Historias, 

culturas, lenguas y educación. Disponible en: https://www.educ.ar/recursos/152535/pueblos-

indigenas-argentina-1?from=152581  

 

 

Créditos  
Autoras:  Virginia Unamuno y Lucía Romero Massobrio 
 
Cómo citar este texto:  
Unamuno, Virginia y Romero Massobrio, Lucía (2022). Clase Nro.: 1 Las lenguas indígenas en la educación 
plurilingüe. Actualización Académica en Educación Intercultural Bilingüe / Educación Intercultural. Buenos 
Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  
 
 

  

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

https://www.unicef.org/lac/informes/atlas-sociolinguistico-de-pueblos-indigenas-en-ALC#:~:text=Consta%20de%202%20tomos%2C%20dividido,pueblos%20nativos%20de%20Am%C3%A9rica%20Latina
https://www.unicef.org/lac/informes/atlas-sociolinguistico-de-pueblos-indigenas-en-ALC#:~:text=Consta%20de%202%20tomos%2C%20dividido,pueblos%20nativos%20de%20Am%C3%A9rica%20Latina
https://www.educ.ar/recursos/152535/pueblos-indigenas-argentina-1?from=152581
https://www.educ.ar/recursos/152535/pueblos-indigenas-argentina-1?from=152581
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

14 
 

Módulo 3: Educación plurilingüe en Argentina. Lenguas indígenas y sus usos en las escuelas 

 

Clase 2: Sobre bilingüismos, repertorios de habla  y el 

translenguajear 
 

Introducción 

Como decíamos en la clase anterior, para hablar de educación bilingüe o plurilingüe necesitamos 

revisar la noción de bi/plurilingüismo. Particularmente porque no siempre tiene el mismo sentido ni 

son valorados de la misma manera.  

Como mostraremos a lo largo de esta clase, estos están relacionados con los diferentes estatus que 

tienen las lenguas en una sociedad o en varias de ellas, o, más bien, con las personas que hablan 

estas lenguas.  

En la clase anterior, dijimos que las lenguas se realizan en sus variedades. Es muy importante recordar 

que las lenguas y las variedades lingüísticas son acumulables. Esto quiere decir que nadie debe 

desaprender una lengua o una variedad para aprender una nueva.   

Saber una lengua no entorpece el aprendizaje de otra lengua. Contrariamente, las investigaciones 

sobre aprendizaje de lenguas demuestran que cuando una persona aprende una nueva lengua, lo 

hace a partir de lo que ya sabe y puede hacer con las lenguas que conoce. ¿Por qué es importante 

tener esto en cuenta? Porque muchas veces en las escuelas en donde se escolarizan niñas, niños, 

jóvenes o adultos indígenas se considera que los idiomas de estas personas “molestan” o 

“interfieren” en los aprendizajes de las lenguas escolares y en los aprendizajes en general.   

Muchas veces, mientras nosotras trabajamos en escuelas rurales a donde asiste alumnado indígena 

o migrante, nos dijeron que tenían “el problema del bilingüismo”. Incluso, algunas madres indígenas 

o migrantes nos contaron que, en la escuela, docentes o personal directivo les pedían que dejaran 

de hablar sus idiomas en casa para “ayudar” a sus hijas o hijos a aprender el castellano. Este tipo de 

expresiones no se basan en hallazgos científicos. Se basan en algo que sucede y que no tiene que ver 

con las infancias ni con sus familias: se basan en la falta de recursos que tienen las escuelas para 

enseñar (lenguas y otras cosas) a partir del bilingüismo. Y se basan en prejuicios lingüísticos.  



 

15 
 

Pensemos, por ejemplo, en las escuelas bilingües de las ciudades, en donde se enseñan materias en 

castellano e inglés. A nadie se le ocurriría decir que sus estudiantes tienen más dificultades escolares 

o que sus aprendizajes se ven entorpecidos por el hecho de que en la escuela se enseña en una lengua 

diferente a la que estos/as estudiantes y sus familias hablan en sus casas o en sus barrios.  

 

  

“Desde el punto de vista de los estudios del lenguaje en contextos plurilingües, a 

lo largo de la vida las personas pueden aprender diversas lenguas/variedades, y 

es parte de estos aprendizajes ―anclados en sus procesos de socialización― 

saber gestionarlas para poder expresarse como personas en total plenitud. Los 

aprendizajes lingüísticos situados en la socialización de las personas (y en sus 

experiencias vitales) se articulan en repertorios de habla y de comunicación que 

forman parte de su bagaje lingüístico-cultural. Es este bagaje el que les permite 

aprender nuevas formas de hablar y de expresarse ―en tanto que saberes 

previos―, siempre y cuando no sean categorizados como impedimento, 

problema y conflicto” (Vilar et al., 2019: 2) 

 

 

Los estudios sobre plurilingüismo demuestran que los aprendizajes se ven favorecidos por el hecho 

de hacerlos en distintas lenguas; incluso, alternando entre ellas; es decir, yendo de una a otra. Sin 

embargo, en algunos contextos se considera que el bilingüismo de quienes aprenden o, incluso, de 

sus familias entorpece los aprendizajes. Esto no es así, aunque es cierto que el “aprender-entre 

lenguas” tiene sus particularidades y necesita contextos y recursos pedagógicos adecuados. Sobre 

esos contextos volveremos en la clase 4.  

 

El hablar bilingüe 

Otro concepto que nos parece importante revisar es la idea de hablar-entre-lenguas o “hablar 

bilingüe”. Como señalamos en el apartado anterior, las personas que hablan o están aprendiendo 

lenguas se caracterizan por poder expresarse no sólo en más de una lengua, sino entre-lenguas. ¿Qué 

significa esto? Que estas personas son capaces de hablar alternando/cambiando de una lengua a 

otra, e incluso mezclándolas.  



 

16 
 

La alternancia y la mezcla de lenguas es parte de la realidad cotidiana de las personas bilingües. Lo 

es en la vida, dentro y fuera de la escuela. A veces, esta alternancia o mezcla de lenguas es consciente 

y premeditada; a veces es inconsciente. A veces sucede porque sabemos usar diferentes lenguas y 

distinguir una de otra; a veces sucede porque estamos aprendiendo una nueva lengua o porque 

estamos aprendiendo a distinguir una de otra.  

Según los estudiosos del plurilingüismo, todo aprendiz de lenguas es un bilingüe en potencia o un 

bilingüe emergente. Desde esta perspectiva, al aprender lenguas vamos dejando rastros de nuestros 

procesos de apropiación de nuevos recursos lingüísticos; es decir, de aprendizaje. Aquí nos sirve el 

concepto de “variedades emergentes en el contacto”:  

 

  

“Hablamos de variedades emergentes en el contacto para hacer hincapié en el 

hecho que las personas bilingües con las que interactuamos muchas veces están 

aprendiendo una nueva lengua/variedad, en procesos complejos que implican 

realizar hipótesis sobre la nueva lengua/variedad con la que se enfrentan. Estas 

hipótesis ―como en todo aprendizaje― se contrastan. Esto sucede en 

interacción con hablantes de otras lenguas/variedades en algunas situaciones 

como las escolares o terapéuticas. En estos procesos, se producen 

acomodaciones que necesitan tiempo y necesitan, también, de nuestra mirada 

comprensiva de los fenómenos en curso. Y quizá también, estrategias particulares 

para guiar/ayudar a quien desea aprender una nueva lengua/variedad en este 

proceso” (Vilar et al., 2019: 3) 

 

 

¿Qué es importante remarcar? Que estos aprendizajes no son ajenos a lo que ya se sabe sobre las 

lenguas: más bien, ese saber es la base de nuevos aprendizajes y es, a partir de la valoración de estos 

saberes previos, donde puede producirse una adquisición positiva de estos nuevos saberes.  

Para que este proceso de “volverse bilingüe” sea posible, es imprescindible respetar, valorar, habilitar 

y crear “zonas seguras” para que las personas que están aprendiendo puedan usar sus “variedades 

emergentes en el contacto” con tranquilidad. Sin ser juzgadas.  

Poco a poco, si vamos acompañando los procesos con recursos apropiados, estas variedades, en 

contacto con otras, por ejemplo, las que usan quienes enseñan, se pueden ir transformando. Al 



 

17 
 

mismo tiempo, al respetar, valorar, habilitar y crear “zonas seguras” para el uso del habla bilingüe 

(que siempre está cambiando), participamos en procesos de inclusión. 

 

“El bilingüismo comunitario reconstituido: la propuesta del translanguaging” 

“Basado en las experiencias sufridas por los niños latinos a quienes se les 

mantiene en programas de inglés como segunda lengua aun cuando ya no hablan 

español, y en las experiencias de los muchos a quienes no se les proporciona 

educación bilingüe, muchos educadores en Nueva York han empezado a 

cuestionar que no haya programas educativos que se ajusten al bilingüismo 

dinámico de los estudiantes que viven entre mundos. 

Impulsado por el cuestionamiento global de lo que fue la invención de las lenguas 

nacionales (véase Makoni & Pennycook, 2014) para colonizar al pueblo, los 

educadores bilingües comienzan a pensar en cómo podrían reconstituir el 

bilingüismo del pueblo latino a la criticalidad con que había comenzado, ahora 

en un contexto neoliberal y global distinto. Se da entonces por sentado que la 

única manera de hacerlo es introduciendo en el medio educativo el bilingüismo 

dinámico de la comunidad latina. 

Utilizando el término trawsieithu acuñado por Cen Williams en el País de Gales, 

y traducido al inglés como translanguaging por Colin Baker (2003), la 

conceptualización del bilingüismo se ve acompañada por la del translanguaging. 

El concepto de translanguaging se apoya en la filosofía de que el bilingüe no está 

manejando simplemente dos entidades lingüísticas separadas, es decir, lo que se 

llama simplemente una lengua u otra basada en construcciones sociopolíticas, 

como son el inglés y el galés, o el inglés y el español. El bi- de bilingüe se refiere 

a dos sistemas socioculturales y sociopolíticos con que los hablantes pueden o 

no identificarse, y que tienen consecuencias materiales en sus vidas, pero que 

nada tienen que ver con el proceso psicolingüístico con el que operan los 

bilingües (Otheguy, García & Reid, 2015, 2019). Los hablantes bilingües actúan 

no con dos entidades lingüísticas separadas y autónomas, sino con un repertorio 

unitario y no dicotomizado que reúne todos sus recursos lingüísticos y sensoriales 

(Garcia & Li Wei, 2014). De ese repertorio lingüístico unitario, el bilingüe 

selecciona los rasgos lingüísticos considerados por el hablante de mayor 

potencial comunicativo según sus interlocutores y contexto. Todo acto de la 

persona bilingüe con el lenguaje lo transforma, yendo más allá de la simple 

construcción de una lengua nombrada u otra. El concepto de translanguaging 

evoca un proyecto político (Flores, 2014) de liberar al bilingüe de un 

comportamiento lingüístico impuesto por estados que simplemente no refleja 

sus propias prácticas” (García y Espinosa, 2020: 47-48) 



 

18 
 

Los bilingüismos adjetivados 

Ofelia Garcia y Cecilia Espinosa (2020) en su trabajo sobre “translenguajear” subrayan la importancia 

de contextualizar los diferentes sentidos y valores del bilingüismo en relación con los procesos 

históricos y sociopolíticos. Para estas autoras, en América Latina hay distintos tipos de bilingüismos: 

bilingüismos legitimados, bilingüismos racializados, bilingüismos militantes y bilingüismos 

deslegitimados. Como señalan los adjetivos, los bilingüismos son parte de procesos sociales relativos 

a las relaciones entre hablantes: no son las lenguas las legitimadas, racializadas, deslegitimadas o 

militantes. Son sus hablantes.  

En nuestro país, los tipos de bilingüismos también pueden ser comprendidos a partir de esta 

clasificación. Existen bilingüismos “legitimados”, que son aquellos que involucran a las lenguas 

extranjeras, y que en general asociamos a las escuelas privadas en las cuales las propuestas 

educativas se dirigen a potenciar el aprendizaje de otra lengua, además del castellano, a través de 

diferentes acciones y dispositivos pedagógicos. Estos bilingüismos son, como explicaremos a 

continuación, una meta a la que se dirige la organización escolar y la planificación didáctica. Podemos 

considerar los bilingüismos con lenguas indígenas como bilingüismos racializados. ¿Por qué? Porque 

son considerados propios de personas racializadas; es decir, personas que la sociedad ha asignado 

una categoría racial que dictamina el tratamiento opresivo o discriminatorio. En nuestro país, esto se 

remonta a la construcción del estado-nación, y particularmente, a la construcción y reproducción de 

ideas dominantes, como, por ejemplo: 

- “en Argentina no hay indios” 

- “en Argentina somos todos descendientes de europeos y blancos” 

- “los argentinos venimos de los barcos” 

- “en Argentina sólo se habla castellano” 

Estas ideas dominantes están presentes en muchos discursos que circulan en la sociedad. Las 

podemos encontrar en lo que se dice, pero también en lo que se muestra. ¿Cuántas personas no-

blancas aparecen en las publicidades? ¿Qué roles ocupan los actores o las actrices no-blancas en las 

películas, series o en las campañas mediáticas? ¿Cómo están representadas las personas indígenas y 

los pueblos indígenas en los relatos históricos que estudiamos en las escuelas? ¿Cómo aparecen las 

lenguas o los pueblos indígenas en los manuales o materiales escolares? El borramiento, el 



 

19 
 

silenciamiento o la construcción de los pueblos y personas indígenas como “algo del pasado” son 

formas de racismo y de violencia simbólica.   

Este “racismo lingüístico” está también presente, como dijimos, en la consideración de las lenguas 

indígenas como “menos lenguas”, o en el bilingüismo castellano-lenguas indígenas como un 

“problema” (en lugar de un recurso, una capacidad o una riqueza).  

En este sentido, también podemos considerar que el bilingüismo de las personas migrantes o 

indígenas que usan un castellano “diferente”, con rastros de otras lenguas (como dijimos, algo propio 

de quien es bilingüe), es un bilingüismo deslegitimado. Una vez, en una capacitación docente, una 

persona criticó a los docentes indígenas porque “no hablaban bien ni una lengua ni la otra”. Este tipo 

de juicios, basados en una idealización de las lenguas —como revisamos en la primera clase— 

deslegitima las prácticas cotidianas de quienes se mueven entre-lenguas, tanto en sus comunidades 

como en la escuela. Y deslegitima las variedades lingüísticas que se distancian de las que son 

asociadas a cierta clase social y a ciertos lugares geográficos.  

Ya en el ámbito escolar, Unamuno (2018) presenta otra clasificación que puede ser útil para discutir 

los distintos sentidos y valores del bilingüismo particularmente en la educación. 

a) El bilingüismo escolar como meta programática a la que se orientan las decisiones 

pedagógicas y organizativas de las instituciones educativas. 

b) El bilingüismo escolar como “contexto”; es decir, como una situación inicial —un punto de 

partida— que debe ser atendido pedagógicamente, pero que no impacta en la organización 

escolar ni en los objetivos de la educación lingüística que se proponen. 

c) El bilingüismo escolar como “problema”: en muchos contextos educativos con infancias 

migradas o indígenas las instituciones y quienes educan consideran que el hecho de hablar 

distintas lenguas es “algo que complica las cosas, que interfiere, que dificulta o que hace más 

lentos los aprendizajes”. Este bilingüismo como “problema” es, sin embargo, “Un problema 

que ‘es de los niños’, no de los docentes, no de las escuelas, no del sistema educativo”. 

d)  El bilingüismo escolar como “pasadera”. Es decir, como algo que se emplea para “atravesar” 

un escollo: un medio o recurso al servicio del monolingüismo en la lengua escolar. 

Esta clasificación de tipos de bilingüismos invita a pensar, por un lado, el estatus práctico de las 

lenguas, que vamos a trabajar en la clase 4; por otro lado, nos inicia en el estudio de las formas en 



 

20 
 

que las lenguas indígenas y la lengua castellana son tratadas en las propuestas educativas para 

personas que las hablan. De esto tratará específicamente la cuarta clase.  

No obstante, ahora nos detendremos en lo que significa “volverse bilingüe” desde la perspectiva de 

los aprendizajes situados. Pero para hacerlo, necesitamos introducir otro concepto más: el de 

repertorios de habla. 

  

Los repertorios de habla  

Para entender cómo usamos el lenguaje en nuestras vidas, es necesario revisar la noción de 

repertorio. John Gumperz (1982) llama “repertorio verbal” a todas las variedades lingüísticas, 

géneros, estilos, normas de producción y comprensión del lenguaje que las personas saben usar (y 

por qué) cuando se comunican. El repertorio verbal está compuesto por un complejo de recursos 

comunicativos y, además, por los saberes implicados en su uso (la competencia comunicativa). 

Esto invita a repensar la diversidad lingüística, ya no en términos de “lenguas” que a su vez contienen 

“dialectos”, “variedades” o “acentos”. Porque, como advierten Virginia Zavala y Frances Kvietok 

(2021), pensar la diversidad en dichos términos tiene algunos problemas. Si hacemos eso, por un 

lado, naturalizamos el vínculo entre una manera de usar el lenguaje y un grupo social, como si estos 

usos fueran una característica de esas personas, y esto promueve estereotipos (“habla mal porque 

viene del campo”). Y, por otro lado, invisibilizamos los diversos recursos del lenguaje que los y las 

estudiantes usan en múltiples contextos. 

 

  

“Como hemos visto, la noción de lengua que manejamos (y las diferencias en 

términos de “dialectos”, 'variedades” o “acentos”) no es suficiente para entender 

cómo hacemos uso del lenguaje en nuestras vidas. La noción de repertorio 

comunicativo, propuesta por el sociolingüista Jan Blommaert (2010), ofrece una 

alternativa prometedora. Blommaert explica que cada hablante cuenta con un 

repertorio comunicativo, que incluye todos los recursos que usamos para 

comunicarnos y dar sentido a nuestra realidad. Podemos pensar en nuestro 

repertorio como una caja de herramientas con recursos lingüísticos y no 

lingüísticos. Dentro de los recursos lingüísticos, se incluyen elementos de diversas 

lenguas, ítems de vocabulario, formas gramaticales, acentos y rasgos de 



 

21 
 

entonación, patrones discursivos (como formas de preguntar, de regañar o de 

pedir), fórmulas de tratamiento, o convenciones genéricas asociadas a tipos de 

acciones (como participar en TikTok o batallas de rap), todo lo cual podemos 

utilizar de maneras orales, escritas y señantes” (Zavala y Kvietok, 2021: 3) 

 

 

Blommaert y Backus (2011) señalan el carácter dinámico de los repertorios, en tanto están ligados a 

nuestras trayectorias vitales. Es por esto que la idea de “repertorios” viene a complementar la noción, 

más estática, de “competencia comunicativa”. La competencia comunicativa está estrechamente 

vinculada con las comunidades de habla, ya que una comunidad de habla está conformada por un 

grupo de personas que comparten normas y reglas de uso del lenguaje, es decir, que comparten una 

competencia comunicativa. Tener un repertorio, entonces, supone un saber, una competencia, en la 

medida en que tenemos un repertorio cuando sabemos cómo usar los recursos que lo comprenden.  

El repertorio de cada persona es único y contiene diversos recursos, tanto lingüísticos como no 

lingüísticos (gestos corporales, señas, maneras de vestir, etc.). Esta “caja de herramientas” está 

estrechamente vinculada con la biografía de cada persona: con las prácticas sociales en las que ha 

tenido oportunidad de participar, los contextos de aprendizaje a los que ha tenido acceso, sus 

desplazamientos del espacio físico y social, etc.  

Los elementos que componen nuestros repertorios se organizan alrededor de registros. Es decir, se 

organizan en torno a ciertas maneras de usar el lenguaje en diversas actividades. Los registros que 

manejamos van cambiando a lo largo de nuestras vidas, y también cambia nuestro manejo de los 

diferentes registros: algunos podemos producirlos, a otros solo los entendemos, pero no los 

producimos, a otros los reconocemos y no los producimos ni entendemos, etc.  

 

  

Siguiendo a Asif Agha (2004), los registros son “modelos culturales de habla 

que vinculan diferentes recurso lingüísticos y  no lingüísticos con tipos de 

personas que emplean esos recursos, sus actividades y formas de 

relacionarse en ellas” (Zavala y Kvietok, 2021: 3) 

 

 



 

22 
 

Entonces, nuestros repertorios se van modificando a lo largo de nuestra vida a medida que 

aprendemos nuevos recursos y habilidades. Las formas de aprender son variadas. Nos resultan más 

conocidos los entornos formales de aprendizaje, como las escuelas y las universidades; sin embargo, 

tienen mucha incidencia en nuestros aprendizajes los contextos informales, como el grupo familiar, 

los medios masivos de comunicación, la experiencia de vida en general. 

Si los repertorios se van transformando a lo largo de la vida de las personas, podemos decir que son 

el resultado de diferentes procesos de aprendizaje que se dan en diferentes contextos. Blommaert y 

Backus (2011) clasifican las diferentes formas de aprender lenguas según sean aprendizajes 

integrales, especializados, los llamados “modos mínimos de aprendizaje” y aprendizajes incrustados 

de lenguas. 

- El aprendizaje integral de las lenguas consiste en la socialización durante toda la vida en una 

lengua, esto supone contextos formales de aprendizaje y muchos contextos informales, lo 

que propicia aprender muchos recursos (variedades de una lengua, géneros, registros), 

modos de producción y recepción orales y escritos. 

- El aprendizaje especializado de las lenguas se circunscribe al acceso a recursos y habilidades, 

tanto específicos como especializados, en cada etapa de la vida. Por ejemplo, cuando nos 

convertimos en estudiantes de nivel superior aprendemos registros y géneros especializados 

que son válidos en un ámbito específico y en una parte de nuestra vida. Así, una persona 

puede tener fluidez en castellano en géneros y registros académicos, pero no en los géneros 

y registros cotidianos de otros ámbitos (por ejemplo, una charla sobre el clima con un vecino 

o vecina). 

- Los autores también incluyen “modos mínimos de aprendizaje” en los que no aprendemos los 

sistemas elaborados de géneros y registros sino pequeños fragmentos de las lenguas. 

Podemos aprender, por un lado, jergas cronolectales, es decir, de grupos vinculados por la 

edad. Esto ocurre en determinados momentos de la vida en que adoptamos fragmentos de 

lengua que nos identifican con grupos de determinada edad, y que dejamos de usar en etapas 

posteriores de la vida, como ocurre con el repertorio de “malas palabras” que usamos en la 

adolescencia, por ejemplo. Por otro lado, las personas que viajan frecuentemente atraviesan, 

por lo general, un aprendizaje temporario de lenguas, que les permite participar en 



 

23 
 

conversaciones breves. Se trata de habilidades y recursos que se olvidan paulatinamente y 

pueden desaparecer del repertorio de las personas. 

Además, los autores enumeran otros fragmentos de lengua que forman parte de nuestros 

repertorios y que nos permiten documentar los momentos de nuestras vidas en los que 

encontramos esas lenguas. Aquí enmarcan el aprendizaje de palabras sueltas, fórmulas 

aisladas de saludos, insultos, etc. Son las únicas palabras que sabemos de esas lenguas, pero 

representan una forma mínima de conocimiento que integra nuestros repertorios. También 

podemos reconocer lenguas que no usamos ni comprendemos activamente. A veces 

podemos identificarlas por el sonido o por su grafía, generalmente aprendemos a reconocer 

por procesos de aprendizaje informales (por ejemplo, por vivir en barrios en los que las 

vecinas y vecinos hablan diferentes lenguas a las nuestras). 

- Por último, también podemos aprender fragmentos de lenguas solamente cuando usamos 

otras lenguas. Los autores hablan, en estos casos, de aprendizaje incrustado de lenguas. Es el 

caso de la terminología relacionada con la computación, por ejemplo, que se trata de 

términos del inglés que usamos como vocabulario incrustado en el castellano. Algo similar 

ocurre con el aprendizaje de lenguas escolares como el latín o el griego, que no se aprenden 

para lograr fluidez productiva sino como elementos incrustados en otra lengua: la lengua de 

instrucción escolar. 

Para dar cuenta de lo que las personas somos capaces de hacer con los recursos de nuestros 

repertorios, los autores distinguen cuatro grandes categorías de competencia: máxima, parcial, 

mínima y de reconocimiento. 

● La competencia máxima comprende habilidades orales y de literacidad en diferentes géneros 

y registros, tanto en la producción como en la recepción, en ámbitos formales e informales. 

● La competencia parcial comprende habilidades muy desarrolladas en un número limitado de 

géneros y registros, en la producción y recepción y en los ámbitos sociales formales e 

informales. Por ejemplo, una persona puede leer textos complejos, pero no escribirlos o 

puede comprender variedades orales pero no hacerse comprender. 

● La competencia mínima implica producir y/o comprender una cantidad limitada de mensajes 

y algunos géneros y ámbitos sociales. 



 

24 
 

● Por último, la competencia de reconocimiento supone que la persona puede reconocer una 

lengua, pero no ha desarrollado otras habilidades para productora o receptora de diferentes 

registros y géneros, en diferentes ámbitos sociales. 

 

 

 

Los sociolingüistas Jan Blommaert y Ad Backus, en su artículo “Los 

repertorios revisitados: ‘Saber una lengua’ en la era de la 

superdiversidad” (2011), describen el repertorio de uno de los autores. 

En esta infografía, Blommaert nos cuenta qué podía hacer en francés y 

qué podía hacer en alemán al momento de escribir el artículo:  

Repertorio de Blommaert 

 

 

 
Actividad: FORO “Autobiografías lingüísticas” 

En este foro de la Clase 2 les proponemos que lean un fragmento autobiográfico 

de Elías Canetti. 

Elías Canetti fue un escritor en lengua alemana, nacido en Rusia en el seno de una 

familia  de origen sefaradí. De niño aprendió el español, sefaradí y también el 

búlgaro, ya que vivió en Bulgaria. Luego, por cuestiones familiares, se trasladó a 

Londres y a Suiza. En 1972  recibió el Premio Georg Büchner, la más importante 

distinción literaria en lengua alemana, y en 1975, las Universidades de Manchester 

y Múnich le otorgaron doctorados honoris causa. En 1981 recibió el Premio Nobel 

de Literatura. El texto que seleccionamos es un fragmento de su libro La lengua 

absuelta, en el cual narra su relación  con las lenguas.   

Fragmento de Elías Canetti  

Este texto nos sirve de disparador para pensar cómo, dónde, con quiénes las 

personas utilizan las diferentes lenguas y en torno a qué actividades.   

Ahora, les pedimos que teniendo en cuenta lo que nos contaron en el foro de la 

primera clase elaboren una autobiografía lingüística en la que relaten qué lenguas 

estuvieron presentes en sus trayectorias personales y cómo les parece que las 

fueron aprendiendo. Para ello, tengan en cuenta los contenidos de la clase que 

serán útiles para describir sus repertorios. 

 

https://docs.google.com/presentation/d/1D0ViaSurqykQUmWWXiTRuCWpeg4Kh1kErqB9tWxZiJ8/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1Wa1YlTMUo5gww8XziK-cbs4hfvT_5RlcCHvDX9T6AF8/edit?usp=sharing


 

25 
 

Aprender lenguas desde la perspectiva de los repertorios de habla: 
algunas reflexiones 

Para terminar esta clase, quisiéramos compartir unas reflexiones sobre qué significa aprender 

lenguas desde la perspectiva de los repertorios de habla. Como dijimos, poner en revisión la idea de 

“lenguas” implica considerar que lo que disponen los hablantes es una “caja de herramientas” con 

recursos lingüísticos y comunicativos diversos, que han ido aprendiéndose a lo largo de la vida y a 

través de la participación en distintos eventos y situaciones de habla.  

Como también dijimos, al participar en distintos eventos y situaciones de habla, los repertorios de 

habla se van modificando, ampliando, reconstruyendo. Desde estas perspectivas, aprender lenguas 

es ir ampliando repertorios de habla y de comunicación, que son individuales y al mismo tiempo 

sociales.  

La ampliación de estos repertorios, sin embargo, supone ciertas actividades que las personas 

hacemos, actividades individuales y actividades colectivas. Por un lado, implica poder usar las lenguas 

que sabemos o estamos aprendiendo en diversos eventos y situaciones de habla que nos desafíen; 

es decir, requiere realizar ajustes entre lo que sabemos y lo que necesitamos saber para poder 

participar o resolver actividades o tareas. Para que estos ajustes se puedan producir, se necesita una 

ayuda “experta”, una guía, una mano de alguien que “sabe un poco más”. Por otro lado, como puede 

suponerse, implica poder solicitar y recibir ayuda de parte de personas “expertas”. En este pedido de 

ayuda es imprescindible poder usar el repertorio del que disponemos, y la ayuda que recibimos 

deberá estar suficientemente contextualizada para que podamos entenderla.  

¿Por qué mencionamos esto? Porque en muchas escuelas que conocemos, el castellano es la única 

lengua que está presente en las aulas. Y es la lengua que se espera que usen las personas (niñas, 

niños, jóvenes, adultas, etc.) que están aprendiendo lengua y otras cosas.  No hay lugar para todo el 

repertorio de habla de estas personas, para poder desplegarlo, para poder recurrir a él a la hora de 

aprender. Sólo se cuenta con una parte de ese repertorio. Es como si tuviéramos que aprender a 

cambiar la rueda de una bicicleta y sólo pudiéramos usar una sola mano, o si tuviéramos que hacerlo 

con los ojos vendados. Se puede, pero es extremadamente difícil. Entonces, en estos entornos de 

aprendizaje de lenguas, los repertorios de habla no se amplían, no se modifican. Contrariamente, lo 

que se produce es silencio y personas silenciadas.  



 

26 
 

Queremos señalar que es diferente la forma en que se entienden los recursos y los conocimientos de 

los repertorios de las y los estudiantes según la mirada sobre el bilingüismo que prima en las 

propuestas educativas bilingües. Las propuestas educativas que se enmarcan en la educación de 

calidad toman los aportes de disciplinas como la psicolingüística y la sociolingüística para señalar los 

beneficios de sumar saberes lingüísticos a los repertorios de habla de las y los estudiantes. Asimismo, 

remarcan que los saberes lingüísticos previos de las y los estudiantes son clave para realizar nuevos 

aprendizajes e incentivar procesos de apropiación de nuevas lenguas. El bilingüismo es entendido así 

como un recurso que habilita el aprendizaje de nuevos saberes. 

Sin embargo, muchas veces, el bilingüismo de las y los estudiantes no es visto como recurso para el 

aprendizaje de nuevos saberes. Esto es notorio en contextos educativos con estudiantes indígenas y 

migrantes, que hablan otras lenguas, diferentes a la variedad escolar. En estos espacios, en lugar de 

considerarse metodologías propias de la enseñanza en contextos bilingües, el bilingüismo es 

entendido como un contexto problemático que dificulta los procesos de aprendizaje. Vemos esto en 

los estudios enfocados en detectar interferencias entre lenguas y variedades que utilizan las y los 

estudiantes, con el fin de “erradicarlas”. No sólo se categorizan los repertorios de los estudiantes 

como un problema, sino que se olvida el potencial que tiene el bilingüismo en los procesos de 

aprendizaje. 

En estos casos, el fin no parece ser el bilingüismo sino el monolingüismo de las y los estudiantes. Es 

por esto que las y los educadores bilingües que participan en estos contextos desempeñan roles de 

mediación, traducción y asistencia lingüística. Vemos que se trata de un bilingüismo de “pasadera”, 

orientado hacia el monolingüismo. 

Consideramos que esto produce un efecto silenciador en las y los estudiantes de minorías lingüísticas 

y culturales. Ya que, en la medida en que los recursos bilingües de las y los estudiantes son 

considerados problemáticos en estos contextos, el alumnado ve silenciada su voz y limitada su 

posibilidad de decir en la escuela. Recordemos que, si las y los estudiantes ven habilitada la 

posibilidad de poner en juego sus saberes lingüísticos, si los aprendizajes escolares no van contra sus 

identidades, podrán desarrollar nuevos conocimientos, formas de expresar subjetividades e 

identificarse con dichos saberes. 

 



 

27 
 

A modo de cierre 

En esta clase, estuvimos trabajando sobre algunos conceptos que pueden ser útiles para comprender 

las prácticas educativas bilingües e interculturales en las que participamos. Si en la primera clase nos 

pareció interesante preguntarnos por las lenguas indígenas en nuestro país, y por los modos en que 

podemos aproximarnos a ellas, en esta clase nos preguntamos qué sería el bilingüismo y cómo 

podemos entender sus valores y sentidos, múltiples y contradictorios. Así, les propusimos pensar el 

bilingüismo en relación con el hablar (hablar bilingüe), con el aprender (volverse bilingüe) y con la 

importancia de entender este bilingüismo de forma situada (los bilingüismos adjetivados). También 

estuvimos revisando otros conceptos que nos pueden servir para entender lo que nos pasa: el 

translenguajear y los repertorios de habla. Con estas etiquetas podemos nombrar las posibilidades 

que tenemos para actuar socialmente cuando ponemos en juego todos los recursos lingüísticos y 

comunicativos. Finalmente, les compartimos algunas reflexiones sobre lo que implica aprender 

lenguas desde la perspectiva de los repertorios de habla y qué pasa cuando estos repertorios, en su 

diversidad y complejidad, no pueden activarse en las aulas. Vimos, así, que cuando estos repertorios 

se ven cercenados, limitados, evaluados negativamente, lo que produce es silencio y, como 

consecuencia, menos posibilidades de enseñar y aprender. 

  

Actividad Optativa: FORO “Un minuto por mis derechos” 

En este segundo Foro de la Clase 2 les proponemos mirar el video “Un minuto por mis 

derechos” y comentar si alguna vez presenciaron una situación como la que se presenta 

en el video.  

Compartimos algunos ejes para pensar la situación representada en el corto animado: 

¿Qué sucede en la escuela? ¿Cómo pueden relacionar las preguntas finales de 

Crecencio con lo visto en la clase? ¿Qué relaciones pueden establecer entre esta 

situación y la idea de repertorios de habla? 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=zFtNS8DwDww
https://www.youtube.com/watch?v=zFtNS8DwDww


 

28 
 

Actividades 

Para reflexionar en esta segunda clase les propusimos dos actividades. La primera actividad es 

obligatoria y las y los invita a reconstruir en el foro “Autobiografías lingüísticas” sus repertorios de 

habla. 

En la segunda actividad, que es optativa, queremos que intercambien sus reflexiones y anécdotas en 

el foro “Un minuto por mis derechos”. 

Material de lectura 

Unamuno, V. (2018). Educación bilingüe como educación de calidad. Aprender entre lenguas. Desde 

la Patagonia: difundiendo saberes, 15, 26: 14-19. Link: https://desdelapatagonia.uncoma.edu.ar/wp-

content/uploads/2018/12/Revista-26-Unamuno.pdf  

Zavala, V. y Kvietok, F. (2021). Una mirada al lenguaje desde los repertorios, registros y recursos de 

los hablantes. Textos. Didáctica de la Lengua y la Literatura, 94: 23-29. Link: 

https://drive.google.com/file/d/1gTl5OY-u09rTrPplxpbIs17ZyH8aIBjD/view?usp=sharing  

  

Bibliografía de referencia 

Blommaert, J. y Backus, A. (2011) Los repertorios revisitados: “Saber una lengua” en la era de la 

superdiversidad (trads. L. Eisner y M. S. Iparraguirre). Working Papers in Urban Language & 

Literacies, 67. 

Garcia, O. y Espinosa, C. (2020). Bilingüismo y translanguaging: consecuencias para la educación. En 

L. Martín Rojo y J. Pujolar (eds.) Claves para entender el multilingüismo contemporáneo (pp. 31-61). 

Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza y Editorial UOC. 

Gumperz, J. (1982). Discourse strategies. Cambridge: Cambridge University Press. 

Unamuno, V. (2018). Educación bilingüe como educación de calidad. Aprender entre lenguas. Desde 

la Patagonia: difundiendo saberes, 15, 26: 14-19.  

Vilar, M.; Mayo, S.; Tallatta, C. y Unamuno, V. (2019). Lenguas y migraciones. Papeles de trabajo del 

Celes (Vol 1). Buenos Aires: Milagros Vilar. 

https://desdelapatagonia.uncoma.edu.ar/wp-content/uploads/2018/12/Revista-26-Unamuno.pdf
https://desdelapatagonia.uncoma.edu.ar/wp-content/uploads/2018/12/Revista-26-Unamuno.pdf
https://drive.google.com/file/d/1gTl5OY-u09rTrPplxpbIs17ZyH8aIBjD/view?usp=sharing


 

29 
 

Zavala, V. y Kvietok, F. (2021). Una mirada al lenguaje desde los repertorios, registros y recursos de 

los hablantes. Textos. Didáctica de la Lengua y la Literatura, 94: 23-29.  

 

 

Créditos  

Autoras:  Virginia Unamuno y Lucía Romero Massobrio 

 

Cómo citar este texto:  

Unamuno, Virginia y Romero Massobrio, Lucía (2023). Clase Nro.: 2 Sobre bilingüismos, repertorios de habla  
y el translenguajear. Actualización Académica en Educación Intercultural Bilingüe / Educación Intercultural. 
Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 
 

  

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

30 
 

Módulo 3: Educación plurilingüe en Argentina. Lenguas indígenas y sus usos en las escuelas 

 

Clase 3: El bilingüismo/plurilingüismo como proceso 

social: revisando las nociones de diglosia, conflicto 

lingüístico, minorización y revitalización 
 

Introducción 

En esta clase, trabajaremos sobre otros conceptos y situaciones que nos pueden ser útiles para que, 

en los otros módulos de esta Actualización, podamos planificar acciones tanto a nivel institucional 

como didácticas de aula. Para ello, puede ser importante considerar las relaciones entre los recursos 

lingüísticos y comunicativos que forman parte de nuestros repertorios de habla. Porque si bien es 

cierto que estos recursos son acumulables y juntos caracterizan el plurilingüismo a nivel individual, 

existen factores sociales e históricos que condicionan tanto el uso como la adquisición de estos 

recursos, y los jerarquizan.  

Como ya vimos en la clase anterior, las relaciones entre grupos sociales impactan en los valores de 

las prácticas lingüísticas en general y de las prácticas bilingües en particular. En este sentido, la 

sociolingüística aporta elementos importantes para comprender estas relaciones y para tomar una 

perspectiva crítica sobre las formas en que estas prácticas son clasificadas socialmente.  

 

Diglosia, asimetría y conflicto lingüístico 

Para adentrarnos en estas jerarquías (que son sociales, no lingüísticas), empezaremos por un 

concepto que es comúnmente usado para explicar situaciones sociolingüísticas como las que vivimos 

en los entornos educativos en donde están presentes las lenguas indígenas y/o las variedades 

habladas por personas indígenas o migrantes: la noción de diglosia.  

 



 

31 
 

 

La diglosia es un concepto creado por Charles Ferguson [1959], un autor norteamericano 

que propuso este término para describir una situación que observaba y que le llamó la 

atención: en ciertas comunidades de habla había dos variedades lingüísticas y que eran 

usadas en situaciones distintas pero complementarias. 

 

La idea de que los usos lingüísticos están distribuidos entre situaciones distintas (unas más formales, 

otras más informales) tuvo mucha repercusión en los estudios en comunidades plurilingües 

latinoamericanas. Un trabajo pionero en este sentido fue el de Rubin (1974) que describió lo que 

sucedía en el Paraguay en los años 70 del siguiente modo: la gente utilizaba el castellano en las 

situaciones formales (por ejemplo, en la escuela, en los medios de comunicación o en las instituciones 

de gobierno), pero en las situaciones cotidianas de los hogares, los barrios y los mercados esa misma 

gente utilizaba el guaraní. 

El concepto de diglosia fue luego cuestionado por otras investigaciones porque consideraron que era 

muy mecánico y porque dejaba de lado los usos entre-lenguas; sin embargo, tuvo un impacto notable 

y empezó a usarse como una etiqueta para describir situaciones y contextos plurilingües asimétricos.  

¿Por qué asimétricos? Porque no estamos hablando de situaciones en que una persona puede elegir 

qué lengua usar. La asimetría radica en que la distribución de los usos lingüísticos está enmarcada en 

diferencias de poder; incluso puede estar además determinada por normativas o por regulaciones 

lingüísticas que impiden o limitan el uso de algunas lenguas en cualquier situación de habla.  

Las prohibiciones de hablar una determinada lengua fueron y son constantes en muchos contextos. 

Algunas de estas prohibiciones se manifestaron en textos regulativos como leyes o decretos. En otras 

ocasiones, se “hicieron” a través de otros mecanismos, como por ejemplo, instituir una única lengua 

o variedad como la apropiada para ser empleada en la escuela; o al considerar una determinada 

lengua como la única que puede usarse en las instancias judiciales, en las comisarías, en los 

hospitales, etc.  

La prohibición de las lenguas diferentes al castellano está plasmada en la memoria colectiva. Mucha 

gente hablante de lenguas indígenas recuerda cómo se les prohibía hablar su lengua o cómo eran 

sancionados por este hecho. Incluso hay quien recuerda castigos físicos por hablar la lengua de su 



 

32 
 

familia o comunidad. Castigos físicos, expulsiones de clase, menosprecio público, etc. aparecen en 

muchos relatos de personas que hablan lenguas nativas.  

Veamos algunos ejemplos:  

 
E: mujer, 57 años; I: investigadora 

E: En mi infancia, como te decía, mi papá era muy estricto, porque cuando yo era chica 

no se usaba en los colegios; entonces, generalmente nos prohibía hablar el guaraní para 

que nos vaya bien en el colegio. Pero ahora como es un idioma oficial [se refiere a la 

oficialización del guaraní en Paraguay], ya se enseña en los colegios, como el inglés, 

francés, o sea, ya es una materia más 

(...) 

I: ¿Y en la escuela tampoco se hablaba? ¿Tampoco hacían mención del guaraní? 

E: Como te decía, prácticamente nos prohibían hablar en la escuela el guaraní porque 

toda la enseñanza era en español, o sea, en castellano 

(...) 

El tema es que él [se refiere a su papá] quería que estudiemos y decía que, si hablábamos 

el guaraní, no íbamos a entender el español y nos iba a ir mal en la escuela 

 

E: mujer, 86 años; E2: mujer, 49 años; I: investigadora 

E: Sí, ahora sí. Pero nosotros en casa, allá en casa [se refiere a su casa en Paraguay], todas 

las aulas era en castellano para que los chicos… El papá de Juana decía nunca podíamos 

hablar, Juana [se refiere a su sobrina] nunca entendió guaraní. Mirá que era de allá, pero 

nunca 

(...) 

E: Ella nunca entendió guaraní porque mi cuñado no no le dejaba hablar guaraní, nunca 

E2: No le permitía porque… 

E: Le decía guaranga. Lo peor que te digan guaranga porque eh es feo no hablar el 

castellano hay que hablar castellano 

 

E: mujer, 45 años; I: Investigadora 

I: Y cuando llegó acá y empezó a vivir con vos [se refiere a la llegada del hijo de E a 

Argentina] ¿vos le pedías que hablen guaraní entre ustedes? 

E: Em tratábamos de hablar eh, en guaraní y castellano, pero a él le costaba eh, o sea, 

teníamos que hablar más bien en castellano por el colegio de él porque en el colegio de 



 

33 
 

él me exigía que yo no le hable más guaraní a Juan 

I: ¿Te exigían eso? 

E: Sí porque dice que Juan escribía en la forma- en la forma que escribía era guaraní no 

escribía como en el castellano digamos, escribía algunas palabras muy mal digamos, y 

me exigían que yo no le hable más en cast- en guaraní a Juan 

I: Y ¿Cómo fue eso? ¿Una directora? ¿La maestra te dijo? 

E: Eh una de las maestras digamos 

I: ¿Y vos cómo te lo tomaste? 

E: Eh yo lo hablé eh con la directora que- le expliqué que yo no quería que Juan deje de 

hablar en guaraní porque el día que él vaya a Paraguay, él con sus abuelos digamos se 

hablan en guaraní, si le habla en castellano quizá una palabra no le va a entender, y le 

expliqué eso 

 

Fragmentos de entrevistas realizadas por estudiantes del Profesorado en Letras de la 

Universidad de San Martín en el marco de la cátedra Estudios Sociolingüísticos en 2022  

 

 

En nuestros contextos, estas situaciones de prohibición de las lenguas indígenas o de limitación de 

su uso público se asocian al concepto de “castellanización”; es decir, la imposición de la lengua 

castellana como única lengua aceptada para usar en la escuela, en los medios de comunicación, en 

las instancias administrativas, en los servicios públicos, etc. La “castellanización” se refiere a un 

proceso histórico y político, que acompañó particularmente, como mencionamos en la clase anterior, 

a la construcción de los estados-nación modernos. En nuestro caso, la construcción del estado 

argentino. 

La “castellanización” no sólo tuvo como agente clave a la escuela. También otras instituciones 

participaron activamente en este proceso. Por ejemplo, el servicio militar obligatorio. Durante este 

servicio, hombres provenientes de diversos territorios y hablantes de diversas lenguas eran 

instruidos en castellano y eran obligados a hablar esta lengua.  

La “castellanización” tuvo como consecuencia la expansión del castellano entre la población 

heterogénea que conformaba la Argentina. Desde finales del siglo XIX, la imposición del castellano se 

orientó no sólo a la población indígena, sino también a quienes habían migrado a nuestro país por 



 

34 
 

razones económicas, religiosas o políticas y hablaban, mayormente, lenguas europeas. El objetivo fue 

desplazar estas lenguas; es decir, arrinconar sus usos a los ámbitos privados, familiares y 

comunitarios; y, finalmente, homogeneizar lingüísticamente el territorio.  

Cuando las autoras de este módulo damos clases, uno de los ejercicios que pedimos a quienes 

estudian con nosotras es que armen un árbol genealógico lingüístico; es decir, que reconstruyan las 

lenguas que hablaban sus ancestros. Nuestras y nuestros estudiantes quedan en general 

impactadas/os por el hecho de que la diversidad de lenguas presente en la generación de sus 

abuelas/os o bisabuelas/os, se va reduciendo en las generaciones posteriores, para limitarse al 

castellano (y alguna lengua extranjera aprendida en la escuela) en la generación actual. Luego, nos 

preguntamos ¿qué nos pasó? Y en la respuesta a esta pregunta encontramos distintas explicaciones, 

como, por ejemplo: 

- “no nos enseñaron” 

- “a mis abuelos les prohibían hablar en idioma” 

- “a mi mamá le daba vergüenza hablar su dialecto” 

- “mi abuelo hablaba con mucho acento y la gente se reía de él” 

 

Para darle sentido a estas experiencias, quizá nos sirva introducir otro concepto. Si, como decíamos, 

las nociones de bilingüismo/plurilingüismo pueden sernos útiles para comprender los usos de más 

de una lengua o los usos “mezclados” o “emergentes en el contacto”, si la noción de “diglosia” puede 

servirnos para describir la distribución de lenguas o variedades entre ámbitos de uso más o menos 

institucionalizados o más o menos regulados (por el estado, por ejemplo), la noción de “conflicto 

lingüístico” nos puede ser útil para mostrar que esta distribución es producto de proyectos políticos, 

de luchas sociales, de disputas entre grupos.  

  



 

35 
 

 

 

 

La noción de “conflicto lingüístico” (Ninyoles, 1969) subraya particularmente el conflicto 

social que enmarca y da sentido a los procesos de sustitución y resistencia lingüística; es 

decir, a la pugna inherente al desplazamiento de usos lingüísticos asociados a una lengua 

(o variedad) por otros usos, asociados a otra lengua (o variedad). Esta pugna se entiende 

como una lucha por ocupar espacios de uso que son, al mismo tiempo, espacios de poder 

(poder decir, poder hacer, poder pensar, etc.). Desde la perspectiva del “conflicto 

lingüístico”, toda situación de bilingüismo es una situación de tensión. 

 

 

En los casos que nos atañen, relativos a las relaciones entre el castellano y las lenguas indígenas, el 

conflicto lingüístico ha sido el motor del cambio lingüístico; es decir, el desplazamiento o sustitución 

de las lenguas indígenas por el castellano en la vida cotidiana de muchas personas y, particularmente, 

en la ruptura de la transmisión intergeneracional de estas lenguas. Si pensamos que la transmisión 

de las lenguas de una generación a otra es lo que hace que las lenguas sigan “vivas”, la ruptura de 

esta transmisión es una de las causas más importantes para que una lengua desaparezca, “muera”. 

 

 

 

La metáfora de la “vida/muerte” de las lenguas ha sido muy criticada (y con razón). Por 

un lado, porque es una metáfora biologicista, que oculta la cuestión social y política 

detrás de los procesos por los cuales las lenguas dejan de hablarse o dejan de 

transmitirse. Por otro lado, porque produce una confusión, equiparando las lenguas que 

han dejado de transmitirse o usarse cotidianamente con lenguas antiguas, como el latín, 

a las que también se llaman lenguas “muertas”. Sin embargo, el latín o el griego, para 

citar algunos casos, no son lenguas “muertas”. Son lenguas que se fueron transformando 

en otras lenguas, por ejemplo, el latín dio lugar a las lenguas romances. El castellano es 

una de ellas. 

 

 

Si bien la ruptura en la transmisión intergeneracional de las lenguas es lo que manifiesta que una 

lengua está amenazada, esta ruptura es motivada social y políticamente. El conflicto lingüístico nos 

sirve para comprender parte de estos motivos.  



 

36 
 

Así, como decíamos anteriormente, cuando observamos lo que nos pasó a través de las generaciones 

en el campo de las lenguas, aparecen relatos familiares en los cuales se menciona la prohibición, la 

vergüenza, la exigencia de “dejar tu lengua” para poder “integrarse” o para que “te vaya bien en la 

escuela”, y cosas por el estilo. Estas cuestiones están enmarcadas en procesos políticos y en 

ideologías lingüísticas favorables a la homogeneización lingüística. 

 

Sobre las políticas del lenguaje: algunas notas 

Como dijimos en el apartado anterior, el bilingüismo o el plurilingüismo debe enmarcarse en 

procesos que no son solo individuales (relativos a los aprendizajes/transmisión de lenguas), sino 

particularmente sociales y políticos. Estos procesos conforman algunas de las condiciones para que 

estos aprendizajes, estas transmisiones de las lenguas se produzcan (o no). Mencionamos 

anteriormente algunos casos:  la prohibición explícita.  

Hace relativamente poco, fueron noticia en Argentina los centros que crearon en Canadá durante la 

colonización del territorio indígena con el objeto de alojar de forma forzosa a niñas y niños indígenas 

para que perdieran su lengua. Se los separaba de sus familias, se los llevaba a centros de internación 

y se los castigaba físicamente si hablaban su lengua. Cuando ya como personas adultas volvían a sus 

comunidades, habían olvidado su lengua y no podían comunicarse casi con sus familias. Les habían 

robado su lengua, su memoria, su sentido de pertenencia. Los métodos de erradicación forzada de 

lenguas en la infancia fueron muy comunes en diversos países del mundo.  

Las políticas lingüísticas explícitas orientadas a la homogeneización fueron también acompañadas 

por mecanismos más sutiles que los decretos: las ideologías lingüísticas.  

 

 

Las ideologías lingüísticas son ideas sobre las lenguas, su uso, su valor, que se sustentan 

en cierto posicionamiento sobre las relaciones sociales, culturales, políticas y sociales; 

es decir, ideas sobre las lenguas, sus usos y sus valores que se pueden asociar a los 

intereses de un grupo social, cultural o étnico específico. 

 

 



 

37 
 

Para estas clases, nos interesan particularmente las ideologías lingüísticas que, como parte de las 

transmisiones sociales, limitan o evitan que el bilingüismo individual o social suceda. Cuando alguien 

dice (o hace sentir) que lo que hablás no es una lengua, que no vale la pena hablarla, que es algo que 

“hace mal”, que no permite que “te integres” o que es algo que “te hace menos argentino”, está 

haciendo circular ideologías lingüísticas que participan negativamente en el desarrollo del 

bilingüismo.  

Como hemos visto, los procesos que involucran a las lenguas, su uso y su transmisión pueden estar 

regulados explícita o implícitamente. La regulación de las lenguas, su uso, sus recursos y su 

transmisión, es parte de lo que se conoce como “políticas del lenguaje”. Estas políticas pueden 

implicar cierta planificación; es decir, la toma de decisiones deliberadas que a veces se plasman en 

normativas (leyes, decretos, curriculum, etc.). Las “políticas del lenguaje” pueden ser hechas por los 

gobiernos o las administraciones; pero también pueden ser hechas por grupos o colectivos.  

Así, por ejemplo, los gobiernos pueden tomar decisiones con respecto a qué lengua enseñar o qué 

lengua será la vehicular de los aprendizajes. También qué lengua va a enseñar como lengua adicional 

o extranjera. Como veremos en la próxima clase, estas decisiones son fundamentales para la 

educación formal, porque limitan el campo de acción de los aprendizajes reglados de las lenguas.  

También algunas otras instituciones pueden tomar decisiones. Por ejemplo, en América Latina, la 

participación de los grupos religiosos en las cuestiones lingüísticas ha sido muy importante. Para 

poner algunos casos, la orden Jesuítica tuvo una política lingüística particular que sostuvo parte de la 

enseñanza religiosa y la enseñanza en general en lenguas indígenas; los anglicanos, por su parte, 

fueron y son grandes promotores de la traducción de textos religiosos a las lenguas indígenas y del 

uso de estas lenguas en los eventos religiosos, promoviendo, para poder llevar a cabo estas acciones 

(entre otras), la sistematización gramatical de estas lenguas y la creación de alfabetos.  

Asimismo, grupos indígenas planifican acciones para promover el uso de sus lenguas, para 

enseñarlas, para producir materiales para su enseñanza-aprendizaje o para su difusión en las redes 

sociales. Así, por ejemplo, en nuestro país, existen internados lingüísticos organizados por grupos 

mapuche para enseñar-aprender el mapuzungun, o experiencias inmersivas para aprender qom 

como segunda lengua.  

 



 

38 
 

  

En esta nota pueden saber un poco más sobre el internado lingüístico de mapudungun: 

Internado Lingüístico: transmitiendo lengua y cultura de manera lúdica | Pontificia 

Universidad Católica de Chile  

 

Inspirado en la experiencia mapuche, en 2018 el Licenciado Sergio Rojas, investigador y 

docente de lengua qom, coordinó la primera experiencia de inmersión lingüística qom. 

Viajó junto a estudiantes de lengua qom desde Resistencia hasta el paraje El Colchón, 

Chaco, para participar en actividades orientadas al uso de la lengua originaria junto a 

miembros de la comunidad del paraje y del centro educativo que los recibió. En este 

video, se resume la jornada compartida: 

Inmersión lingüística qom - 2018  

 

Estas experiencias pueden darnos pie para entrar al siguiente apartado, destinado a pensar en los 

procesos de recuperación, reclamo y revitalización lingüísticos.  

 

Minorización y revitalización de lenguas 

Hasta el momento, estuvimos revisando algunos de los procesos que podemos tener en cuenta a la 

hora de entender de forma situada el bilingüismo/plurilingüismo que involucra a las lenguas 

indígenas y el castellano. Así, estuvimos conversando sobre la “castellanización”, y revisando algunas 

nociones que pueden sernos útiles para comprender las relaciones entre las lenguas: las nociones de 

diglosia y conflicto lingüístico. Vimos, también, que las lenguas pueden ser objeto de políticas del 

lenguaje, explícitas o implícitas, y que estas son fundamentales para comprender la transmisión / la 

no transmisión de las lenguas.  

Otra noción que puede servirnos también es la de “minorización”; es decir, el proceso por el cual una 

lengua es arrinconada a ciertos usos limitados, y sus hablantes, a dejar o limitar su transmisión 

intergeneracional. 

La “minorización” se opone a la “revitalización”; es decir, al proceso de ampliación de usos y recursos 

para una lengua, así como al fortalecimiento de su transmisión. Para pensar la revitalización, las y los 

https://villarrica.uc.cl/internado-lengua-mapuche-rukmini-francisca
https://villarrica.uc.cl/internado-lengua-mapuche-rukmini-francisca
https://youtu.be/Dsgb6S4_ksc


 

39 
 

invitamos a volver a mirar el Mapa “República Argentina. Lenguas indígenas en el presente” que 

consultamos en la primera clase.  

 

 

República Argentina. Lenguas indígenas en el presente - 2022 - CUI - mapa.png  

 

 

 

https://drive.google.com/file/d/1Mla86B4ZpcVE5HLEZmeOY1L_eJPXDJkM/view?usp=sharing


 

40 
 

Como señalamos en la primera clase, hay mucho para mirar en el mapa. Nos interesan, 

especialmente, las situaciones sociolingüísticas que presenta. El color que acompaña a cada lengua 

caracteriza su situación sociolingüística: el color verde indica que la lengua tiene hablantes activos, 

el color violeta indica que la lengua está en proceso de revitalización y el color rojo, que la lengua no 

registra hablantes en la actualidad. Se trata de una clasificación novedosa ya que, tradicionalmente, 

se ha llamado “lenguas extintas” a las lenguas que no tienen hablantes o recordantes, como podemos 

ver en la clasificación que realiza la UNESCO en su Atlas de las lenguas del mundo en peligro. 

  

Atlas de las lenguas del mundo en peligro 

Atlas de las lenguas del mundo en peligro  

 

 

La clasificación del mapa, entonces, nos invita a pensar la situación sociolingüística de las lenguas 

indígenas como procesos dinámicos en los que está involucrado el Estado y los hablantes. En primer 

lugar, tal como ha señalado Daniel Huircapan en la presentación del mapa, el rojo busca señalar una 

situación causada por el genocidio indígena perpetrado por el Estado. Un proceso largo que hoy se 

busca revertir. 

Y, en segundo lugar, las lenguas en rojo son aquellas de las que no se han registrado hablantes, lo 

que no significa que no los tenga, como ha sucedido con lenguas que se consideraban “muertas” y 

que hoy están en proceso de revitalización. Así, el mapa es dinámico, en tanto, lenguas que en otro 

momento figurarían en rojo hoy están marcadas con el color violeta, debido al impulso de los 

hablantes que llevan adelante proyectos de revitalización. 

 

Procesos de revitalización lingüística 

Entendemos por revitalización lingüística a aquellos procesos que buscan cambiar la dirección de 

ciertas políticas y sus resultados para garantizar derechos lingüísticos y humanos.  

Como hemos señalado, la pérdida de las lenguas indígenas está vinculada con procesos coloniales, 

como la incorporación de las comunidades indígenas a la sociedad más amplia, hablante de otra 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189453


 

41 
 

lengua, la usurpación de sus tierras y la destrucción de sus formas de subsistencia. En estos casos, las 

lenguas de las comunidades están potencialmente en peligro. En este sentido, la revitalización 

lingüística es un movimiento de descolonización. 

Hacia 1980, el movimiento indígena cobró protagonismo y su interés en los proyectos de 

revitalización lingüística fue aumentando. A medida que las comunidades de habla intentaron 

revertir el desplazamiento lingüístico, el mundo académico fue sensibilizándose al respecto y 

desarrollando estudios sobre el desplazamiento lingüístico, la formación de palabras nuevas, las 

políticas del lenguaje, entre otros.  

En sentido amplio, cuando hablamos de revitalización lingüística nos referimos a programas que se 

proponen restablecer el uso de una lengua que ha dejado de ser la lengua de comunicación de una 

comunidad. Así, la revitalización lingüística abarca el trabajo de las personas que buscan mantener 

sus lenguas vivas o que trabajan para que sus lenguas vuelvan a funcionar (Hinton, 2001). Pero 

podemos hacer una lista de los diferentes términos que se han utilizado para caracterizar algunos de 

estos programas: 

● Se ha utilizado “mantenimiento lingüístico” para denominar el proceso inverso al de 

desplazamiento lingüístico. En este caso, se trata de procesos que buscan mantener el status 

quo, contra un proceso de cambio y desplazamiento del uso de una lengua en detrimento del 

uso de otra.  

● Dado que, ante la desaparición de una lengua, el proceso de mantenimiento no es suficiente, 

en estos casos comienza a usarse el término “revitalización lingüística”, ya que engloba 

actividades diseñadas para aumentar el uso y presencia de una lengua amenazada o en 

desuso.  

● En el campo de la revitalización, Joshua Fishman (1991), propuso formas de intervención para 

revertir la tendencia hacia la pérdida de una lengua. Nos referimos a su Escala Gradual de 

Interrupción Intergeneracional o GIDS (Graded Intergenerational Disruption Scale). Según 

esta escala, cuanto mayor es el número, más grave es la interrupción de una lengua; por lo 

que los números menores indican una baja interrupción y una mayor vitalidad lingüística. Este 

modelo evalúa disrupción (o vitalidad) teniendo en cuenta ámbitos de uso, si se trata de una 



 

42 
 

lengua oficial (a nivel nacional, regional, local) y cuáles son la(s) generación(es) de hablantes 

que la utilizan. 

● Ahora bien, también podemos escuchar hablar de procesos de recuperación. Cuando 

hablamos de recuperación lingüística, podemos referirnos a dos procesos diferentes: 

○ por un lado, a procesos que buscan que una lengua sin hablantes vivos vuelva a 

funcionar; 

○ y, por otro, al reclamo que realiza una comunidad, para que se garantice su derecho a 

hablar una lengua (Leonard, 2012), lo que implica ampliar el trabajo en lo lingüístico a 

factores no lingüísticos. 

 

La revitalización lingüística, entonces, engloba todo lo anterior; es decir, las actividades y estudios 

vinculados con los diferentes procesos de recuperación (que no son sólo lingüísticos), el 

mantenimiento del uso de una lengua, la inversión de los procesos de desplazamiento lingüístico, en 

los que una lengua dominante ocupa lugares de uso de una lengua minorizada y de ampliación de 

ámbitos de uso de una lengua en contextos en los que tradicionalmente sus hablantes no la usaban. 

 

Recuperación y reclamos lingüísticos 

Volvamos, entonces, al mapa de lenguas de la clase 1. El mapa, como esta clase, habla de procesos: 

la castellanización, la minorización, la revitalización. Podemos agregar otro aspecto: la recuperación.  

La recuperación lingüística puede describirse como un proceso que busca revertir la minorización de 

una lengua y de una comunidad a través de la enseñanza de esa lengua como segunda lengua. Si bien 

puede considerarse parte de los procesos de revitalización, sirve aquí distinguirlos, con fines 

meramente didácticos, y en relación con los modelos y propuestas de educación bilingüe que 

veremos en la próxima clase.  

 

Las lenguas indígenas como lenguas adicionales 

Una de las cuestiones también importante en relación con los procesos que involucran al 

plurilingüismo relativo a lenguas indígenas es, como dijimos, el cambio en las ideologías lingüísticas. 



 

43 
 

Esto no sólo atañe a quienes las hablan, sino también a quienes no las hablan. Por eso, en las políticas 

lingüísticas orientadas a fortalecer el plurilingüismo deberían poder incidir en el terreno de la 

transmisión/enseñanza de lenguas indígenas en contextos diversos y de manera extensiva.  

Un recurso, en este sentido, es el de ofrecer el aprendizaje de estas lenguas como lenguas 

adicionales. En nuestro país, existen pocas experiencias de este tipo. Sin embargo, podemos 

mencionar algunos casos: 

- Los bachilleratos orientados en lengua, una de las opciones con que cuenta la educación 

secundaria actualmente, incluye como opción para las instituciones educativas la oferta de 

lenguas indígenas. 

- En la provincia de Chaco, el nuevo plan de estudios de los Profesorados de enseñanza primaria 

incluye una asignatura denominada “Cultura y Lengua Originarias”. Se trata de un espacio 

curricular que es obligatorio para toda persona que quiera estudiar la carrera de formación 

docente para nivel primario.  

- Algunas Universidades nacionales ofrecen la posibilidad de aprender una lengua indígena en 

los espacios de extensión universitaria (cursos o talleres).  

- Algunas carreras universitarias incluyen en su plan de estudios la enseñanza de lenguas 

indígenas, como es el caso de la carrera de Comunicación de la Universidad de La Plata.  

 

Si bien estas acciones son excepcionales, son fundamentales para apoyar los procesos de 

revitalización de las lenguas indígenas. Lamentablemente, aunque son prometedoras y abren camino 

a otras experiencias, su carácter excepcional nos muestra que aún hay resistencia para generalizar la 

oferta de enseñanza/aprendizaje de las lenguas indígenas en nuestro país.  

 

Sobre el rol de la educación en los procesos de revitalización de lenguas 

Para ir cerrando esta clase, podemos sistematizar un poco lo que hemos visto hasta ahora. La 

construcción del plurilingüismo, particularmente en relación con las lenguas indígenas, comporta 

situar dicha construcción en relación con procesos en los cuales estas lenguas están involucradas. 

Hemos dicho que se trata de procesos sociales, históricos y políticos, cuya comprensión es 



 

44 
 

fundamental para poder avanzar en el diseño de propuestas educativas favorables al desarrollo de 

un plurilingüismo situado; es decir, que responda a las demandas de las comunidades y que se 

plantee estrategias pedagógicas adecuadas.  

Vimos, así, que la situación sociolingüística de las lenguas indígenas está condicionada por un proceso 

de minorización que comporta la disminución de ámbitos de uso para estas lenguas y que limita su 

transmisión intergeneracional.  Esta minorización es resultado de procesos que no solo atañen a las 

lenguas, sino particularmente a la población que la habla, sus territorios, sus prácticas culturales; en 

suma, sus derechos. Vimos, también, que esta minorización puede comprenderse como parte de un 

conflicto lingüístico; es decir, una disputa de poder (poder decir, poder hacer, poder pensar, etc.) en 

distintas lenguas. Como hemos dicho, este conflicto lingüístico puede comprenderse en relación con 

las políticas del lenguaje que han impuesto el castellano como única lengua para la realización de 

muchas actividades sociales y, también, con las ideologías lingüísticas que han participado en la 

construcción de jerarquías entre lenguas que son, en definitiva, jerarquías entre hablantes y entre 

comunidades de habla.  

A la minorización la hemos opuesto a los procesos de revitalización y recuperación. Hemos señalado 

que estos procesos buscan, contrariamente, recuperar y ampliar espacios de uso de las lenguas, así 

como fortalecer los procesos de su transmisión. También dijimos que esto no sólo atañe a quienes 

las hablan o las hablaban; son procesos que involucran a toda la sociedad.  

La educación formal tiene mucho que ver con esto, si bien no es el único recurso. Contrariamente, 

diversos estudios han mostrado que, si los procesos de revitalización o recuperación lingüística se 

limitan a la educación formal, no son efectivos. Porque, en definitiva, las lenguas siguen hablándose 

si hay gente que lo hace. Y enseñar una lengua no implica cambiar el uso de estas lenguas. Una cosa 

es aprender una lengua, otra cosa es usarla. Por eso, tiene mucho valor el rol de los activistas 

lingüísticos; es decir, personas que fomentan a través de distintas estrategias (redes sociales, música, 

literatura y otras expresiones artísticas, por ejemplo) el uso público de las lenguas indígenas.  

No obstante, la educación formal cuenta con recursos para potenciar el uso de las lenguas indígenas 

y para incidir en el cambio de las ideologías lingüísticas y las actitudes hacia estas lenguas. Algunos 

de estos recursos (p.e. la enseñanza formal de las lenguas o su uso como vehicular de los saberes y 

prácticas escolares) se enmarcan en las políticas educativas, de las cuales depende, por ejemplo, la 

formación de docentes bilingües interculturales, la creación de espacios curriculares para la 



 

45 
 

enseñanza formal de las lenguas, la exigencia de contar con docentes bilingües para enseñar en 

contextos en los cuales quienes estudian hablan lenguas diferente al castellano, el uso de estas 

lenguas para la transmisión de contenidos escolares, etc. Sin embargo, más allá de estas políticas, 

quienes enseñan ponen en juego estrategias para “habilitar” las lenguas indígenas en sus clases.  

La noción de “habilitación” puede servirnos en este punto. Si bien no sólo atañe a los entornos de 

educación formal, la “habilitación” del plurilingüismo en las prácticas escolares es fundamental para 

poder construir entornos que permitan la construcción y el desarrollo de repertorios plurilingües. En 

este sentido, la “habilitación” puede considerarse opuesta a la prohibición y al silenciamiento.  

Habilitar el plurilingüismo comporta, como hemos visto en la clase anterior, no solo dejar entrar las 

lenguas diferentes al castellano o las variedades subalternizadas a las aulas; implica valorizar también 

el habla bilingüe, las variedades emergentes en el contacto y las variedades de quienes están 

volviéndose bilingües. Volveremos a hablar sobre la noción de “habilitación” en la próxima clase. 

 

A modo de resumen 

Cuando una lengua se considera la única que puede usarse para realizar determinadas actividades 

oficiales, se considera que esa lengua es la oficial. A veces, este carácter de lengua oficial está 

plasmado en algún texto legal (como la Constitución); en otros casos, no. Pero el estatus de oficialidad 

deriva de las acciones particulares y únicas con valor legal que pueden hacerse en esa lengua.  

En nuestro país, la Constitución no especifica que el castellano sea la lengua oficial. Sin embargo, lo 

es de facto. En algunas provincias, también hay otras lenguas que tienen el estatus de lenguas 

oficiales en sus territorios: en la provincia de Corrientes, el guaraní es “idioma oficial alternativo” 

(según la Ley N° 5598/2004); en la provincia de Chaco, la Ley N° 1.848-W de 2010 (ex Ley N° 6604) 

dice: “Decláranse lenguas oficiales de la Provincia, además del Castellano- Español a las de los Pueblos 

Preexistentes Qom, Moquit y Wichi”. Esto no quiere decir, sin embargo, que los usos de estas lenguas 

indígenas tengan los mismos efectos jurídicos oficiales que los del castellano.  

Otras provincias tienen en cuenta las lenguas indígenas en su normativa en otros sentidos; por 

ejemplo, otorgándoles protección o reconociéndolas como parte de su patrimonio cultural.  



 

46 
 

En el caso de la educación, como ya vieron en los módulos anteriores, el castellano es, en general, la 

lengua vehicular de la enseñanza-aprendizaje y es, además, objeto de enseñanza formal. Muchas 

veces esto es implícito: cuando hablamos que tenemos clase de “Lengua” o de “Prácticas del 

lenguaje” sabemos que se trata de lengua castellana.  

También se enseñan o se utilizan otras lenguas. Se enseñan lenguas extranjeras (en general, el inglés) 

y una lengua regional, el portugués. En algunas escuelas se enseña también la lengua de señas 

argentina. En otras, se enseñan o se utilizan en las clases otras lenguas, como el hebreo, el armenio, 

el chino mandarín, el francés, el euskera, el italiano, etc. Todas estas lenguas pueden enseñarse, pero 

el castellano “debe” enseñarse. También se enseñan lenguas indígenas y en ocasiones se utilizan 

como lenguas vehiculares.  

En la próxima clase, veremos los roles que pueden ocupar las lenguas en las prácticas escolares, así 

como los programas educativos que se orientan a la construcción del plurilingüismo.  

 

Actividades 

La actividad obligatoria de esta semana propone un ejercicio de análisis a partir de material 

audiovisual. Participen en el Foro “Bilingüismo/plurilingüismo y sus procesos” con sus reflexiones a 

partir de los diferentes conceptos que invitamos a pensar en esta clase. Además, ya está disponible 

la consigna del trabajo integrador. 

  

Foro “Bilingüismo/plurilingüismo y sus procesos” 

Para conversar y pensar las diferentes nociones que trabajamos en esta tercera clase, les 

proponemos un ejercicio de análisis. 

 

Seleccionamos un fragmento breve del documental mixtura de vida. 

El documental fue dirigido por Ana Zanotti en 2002 y cuenta la “vida en la frontera”, en un 

territorio fronterizo entre Argentina y Brasil. Recortamos un fragmento del documental en el 

que vemos a dos docentes de la escuela comentar los repertorios de sus estudiantes y un 

momento de una clase en la que alumnas, alumnos y un docente interactúan acerca de sus 

actividades fuera de la escuela. 

 



 

47 
 

Fragmento Mixtura de vida 

En estas breves escenas podemos ver a las y los hablantes interactuar y expresarse en 

diferentes lenguas y variedades. Ambos recortes invitan a pensar los espacios en los que se 

habilitan las diferentes lenguas y variedades, así como los procesos de desplazamiento, 

conflicto, minorización lingüística, etc. 

 

Consigna 

Primero, visualicen el fragmento. Luego, seleccionen una de las nociones comentadas en esta 

clase para pensar/dar sentido a las relaciones tanto entre lenguas/variedades y como entre 

hablantes que nos muestran la escena. Por último, comenten en este foro qué noción 

seleccionaron y cómo pueden pensar/dar sentido a lo que sucede en el fragmento desde 

dicha noción. 

 

¡Los y las leemos! 

 

 

* Sinopsis   

"Mixtura de vida” (2002), de Ana Zanotti, forma parte de la serie documental “Escenas de la vida en el 

borde”. El documental completo está disponible aquí: https://youtu.be/IcAxdQ6m760  

Sinopsis: La serie integra cuatro historias que suceden en Misiones, una singular provincia de fronteras 

en el nordeste argentino. Son historias nacidas de la dinámica tumultuosa de sus migraciones y de la 

coexistencia inquieta de sus culturas en contacto. Cuentan con voz propia el pequeño gran conflicto 

de vivir cruzando esos bordes en la vida de todos los días. 

La sutil y permanente tensión entre la nacionalidad y la identidad, en un ensayo audiovisual sobre la 

vida cotidiana en la frontera argentino-brasileña. 

Un ancho río -el Uruguay- que corre entre los dos países no detiene una historia prolongada de 

experiencias comunes, a pesar de los esfuerzos oficiales por establecer diferencias nacionales en la 

frontera. 

Allí el lenguaje se torna emblemático cada vez que un lugareño -no importa de qué lado de la frontera- 

habla “portuñol” (extraído de: http://pre.dac.org.ar/docudac/detalle_mixtura_de_vida.php) 

 

 

 

https://drive.google.com/file/d/1jWEu3QPe0NbRGrPAdOQECgHbB0HIz_AM/view?usp=drivesdk
https://youtu.be/IcAxdQ6m760
http://pre.dac.org.ar/docudac/detalle_mixtura_de_vida.php


 

48 
 

  

CONSIGNA DEL TRABAJO FINAL 

 

Para cumplir con el trabajo final integrador del Módulo 3, tienen que analizar la 

experiencia educativa registrada en el documental “T´ARHEXPERAKUA - Creciendo 

juntos” de 2011. 

1. Visualicen el documental disponible en Youtube:  
https://www.youtube.com/watch?v=OWNpX7iB1FA 

2. En estas cuatro clases fuimos revisando conceptos importantes para pensar 
el plurilingüismo como realidad sociolingüística y como modelo de 
enseñanza. Seleccionen dos nociones (pueden elegir de las trabajadas en las 
cuatro clases) que les permitan pensar la experiencia narrada en el 
documental. 

3. Redacten un texto breve (mínimo 4 párrafos, máximo 8 párrafos) en el que 
relacionen la experiencia educativa del documental con las nociones que 
seleccionaron. Fecha de entrega: 8 de noviembre  

4. Compartimos algunas preguntas que invitan a pensar la experiencia desde 
los contenidos que fuimos trabajando:  

a. ¿Qué lenguas e ideas sobre esas lenguas se mencionan? 
b. ¿Qué relaciones entre la lengua indígena y el castellano se pueden 

ver en este espacio? 
c. ¿Qué actoras/es participan y qué roles desempeñan en la 

experiencia? 
d. ¿Qué modelos de enseñanza se comparan en el documental? ¿Cuál 

es la lengua-meta en las clases en cada caso? ¿Y la lengua vehicular? 

 

Material de lectura 

Unamuno, V. (2004). Cuando las lenguas se encuentran. Problemas empíricos. En Raiter, A. y Zullo, J. 

Sujetos de la lengua. Introducción a la lingüística del uso (137-161). Buenos Aires: Gedisa. Link: 

https://drive.google.com/file/d/1ikUhRwi5RhZ4ahoYXA_Vi3M4nP3SHVmE/view?usp=sharing  

 

Bibliografía de referencia 

Ferguson, Charles. (1974). Diglosia. Garvin, Paul y Lastra, Yolanda. Antología de estudios 

etnolingüísticos y sociolingüísticos, 247-265. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

https://www.youtube.com/watch?v=OWNpX7iB1FA
https://drive.google.com/file/d/1ikUhRwi5RhZ4ahoYXA_Vi3M4nP3SHVmE/view?usp=sharing


 

49 
 

[Trabajo original publicado en 1959]. 

Fishman, J. (1991). Reversing language shift: Theory and practice of assistance to threatened 

languages. Clevedon: Multilingual Matters. 

Hinton, L. (2001). Language revitalization: An overview. En L. Hinton y K. Hale. (Eds.) The green book 

of language revitalization in practice (pp. 3-18). Nueva York: Academic Press. 

Ninyoles, R. I. (1969). Conflicte lingüístic valencià. Valencia: Tres i Quatre.  

Leonard, W. (2012). Reframing Language Reclamation Programmes for Everybody’s Empowerment. 

Gender and Language, 6, 2: 339-367. 

Rubin, J. (1974). Bilingüismo nacional en el Paraguay. México: Instituto Indigenista Interamericano. 

 

 

Créditos  

Autoras:  Virginia Unamuno y Lucía Romero Massobrio 

 

Cómo citar este texto:  

Unamuno, Virginia y Romero Massobrio, Lucía (2022). Clase Nro.: 3 El bilingüismo/plurilingüismo como 
proceso social: revisando las nociones de diglosia, conflicto lingüístico, minorización y revitalización. 
Actualización Académica en Educación Intercultural Bilingüe / Educación Intercultural. Buenos Aires: 
Ministerio de Educación de la Nación.  

 

 

  

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

50 
 

Módulo 3: Educación plurilingüe en Argentina. Lenguas indígenas y sus usos en las escuelas 

 

Clase 4: Del bi/plurilingüismo como contexto al 

bi/plurilingüismo como modelo de enseñanza 
 

Introducción 

En esta clase, vamos a hacer un recorrido por algunas experiencias educativas en las cuales se 

enseñan y se usan más de una lengua en los entornos de enseñanza/aprendizaje. Asimismo, la idea 

es poder reflexionar sobre los roles de las diferentes lenguas en estos entornos, y los modos en que 

podemos potenciar el uso/aprendizaje de las lenguas indígenas para participar activamente en la 

construcción del plurilingüismo escolar.  

Para poder hacer esto, debemos recuperar algunos contenidos de las clases anteriores: 

- La idea de que la diversidad lingüística en Argentina no es una sumatoria de lenguas diversas, 

sino un panorama complejo caracterizado por distintas situaciones sociolingüísticas que 

involucran a las lenguas indígenas, a variedades emergentes del contacto y al castellano.  

- El hecho de que las y los hablantes, a través de sus experiencias de socialización familiar, 

comunitaria y escolar, van adquiriendo recursos lingüísticos y comunicativos que se articulan 

en repertorios de habla.  

- La comprensión de que estos repertorios de habla incluyen prácticas entre-lenguas y el habla 

bilingüe; es decir, el translenguajear. 

- La necesidad de entender de forma situada los repertorios de habla; es decir, en relación con 

procesos sociales, históricos y políticos.  

- La importancia de ver estos procesos sociales en relación con ideologías lingüísticas que están 

en la base de la jerarquización de los recursos verbales y comunicativos, y de su clasificación 

social.  

- Las relaciones entre las lenguas indígenas y el castellano como conflictivas, y el proceso de 

castellanización como motor de minorización de los usos de estas lenguas.  



 

51 
 

- Los procesos de revitalización, recuperación y reclamo lingüístico como contrapartida de los 

procesos de minorización. 

- El rol de la educación formal tanto en los procesos de minorización como en los de 

revitalización y recuperación, así como en el cambio de ideologías lingüísticas y actitudes 

hacia las lenguas indígenas.  

Con estas ideas, vamos a ir pensando juntas y juntos qué es o qué podría ser la educación bilingüe 

intercultural indígena (EBII). Pero vayamos por partes. 

 

De los objetivos sociolingüísticos a los modelos de enseñanza bilingües 

La educación bilingüe puede definirse, de un modo muy general, como el conjunto de propuestas 

pedagógicas orientadas a favorecer la construcción de repertorios bi/plurilingües, estableciendo 

recursos verbales y comunicativos variados no sólo como objeto de enseñanza sino como 

herramienta de comunicación, de identidad y de aprendizaje. 

Esta definición no incluye algunas experiencias educativas que, no obstante, son consideradas 

“educación bilingüe e intercultural”. Nos referimos a las situaciones escolares en las cuales la única 

lengua que es vehículo de los contenidos, saberes y prácticas escolares es el castellano, pero quienes 

asisten a las instituciones educativas hablan lenguas o variedades diferentes. ¿Por qué la confusión? 

Porque durante mucho tiempo se usó la denominación de “educación intercultural bilingüe” (EIB) 

para referirse a los contextos educativos que escolarizan a personas indígenas, a personas bilingües 

(castellano/lenguas indígenas) o a personas que eran hablantes del castellano, pero se reconocían 

como pertenecientes a alguna comunidad indígena. Es decir, se hablaba del programa educativo a 

partir de la identidad de los destinatarios de estos programas.  

La relación de la EIB/EBII con las demandas de los pueblos indígenas hizo que se considerara en su 

definición particularmente las características de las y los estudiantes. Así, tal y como han estudiado 

diversas/os autoras/es, la educación para personas indígenas ha hecho y está haciendo un recorrido 

interesante, que podemos sistematizar si lo pensamos en relación con los objetivos sociolingüísticos. 

Particularmente, si pensamos estos objetivos en función de los procesos que vimos en las clases 

anteriores: minorización de las lenguas indígenas y castellanización, por un lado; revitalización y 

recuperación, por otro.  



 

52 
 

Para poder distinguir los diferentes tipos de educación bilingüe es necesario identificar los lugares 

que ocupan o los roles que cumplen las diferentes lenguas en las aulas e instituciones educativas (las 

lenguas de la escuela, las lenguas/variedades de las/los estudiantes). Para ello, revisemos algunas de 

las etiquetas que suelen usarse para organizar las lenguas en las propuestas educativas.  

1) Lenguas primeras, segundas y extranjeras 

Cuando hablamos de lenguas primeras, lenguas segundas y lenguas extranjeras o adicionales, las 

estamos clasificando según varios criterios: los entornos de aprendizaje, su presencia o ausencia en 

la vida cotidiana, la frecuencia de uso y sus contextos de aprendizaje. 

Así, una lengua primera será la que aprendimos en nuestra socialización primaria, que está presente 

en nuestra vida cotidiana, es la que usamos día a día y que podemos haber aprendido en contextos 

bilingües. 

Las lenguas segundas también las podemos aprender durante nuestra socialización primaria, están 

presentes en nuestra vida cotidiana y podemos aprenderlas en contextos bilingües. Pero, a diferencia 

de las lenguas-primeras, no son las lenguas que usamos cotidianamente. 

Por su parte, las lenguas extranjeras o lenguas adicionales son denominadas de esta manera porque 

las aprendemos en entornos de socialización secundaria, están poco presentes en la nuestra vida 

cotidiana (si no ausentes), las usamos excepcionalmente y las aprendemos en contextos artificiales, 

creados con ese fin. 

  



 

53 
 

 

Lenguas primeras Lenguas segundas Lenguas 

extranjeras/adicionales 

Aprendidas en el entorno de socialización primaria Aprendidas en entornos de 

socialización secundaria 

Presentes en la vida cotidiana Ausentes (o poco presentes) en 

la vida cotidiana 

Usadas cotidianamente Usadas excepcionalmente 

Aprendidas en contextos bilingües Aprendidas en contextos 

artificiales (puntuales) 

 

2) Lenguas-meta y lenguas vehiculares de la enseñanza o de escolarización 

También podemos clasificar las lenguas según el tratamiento que hacemos de ellas en contextos de 

enseñanza formal. Así, la lengua-meta es aquella que es objeto de enseñanza, es decir, que constituye 

un contenido escolar. La lengua-meta muchas veces no coincide con la llamada lengua vehicular. Esta 

última es aquella que vehiculiza la enseñanza,lo que significa que no es objeto de la enseñanza, sino 

que vehiculiza la enseñanza de otros contenidos (por ejemplo, otras lenguas). Es decir, es un medio, 

o un recurso, de instrucción de los contenidos escolares. Como dijimos, la lengua-meta y la lengua 

vehicular pueden no coincidir en una clase, ya que, como vamos a ver a continuación, las lenguas 

cumplen diferentes roles en el aula. 

  



 

54 
 

Lengua-meta Lengua vehicular (de la enseñanza o la 

escolarización) 

Es objeto de enseñanza formal No es objeto de enseñanza formal  

Es un contenido escolar  Es medio o recurso de instrucción de contenidos 

escolares 

 

El rol de las lenguas en las instituciones y propuestas educativas 

En el caso específico de las instituciones en las cuales se escolarizan niños y jóvenes indígenas, 

Unamuno (2015) propone una clasificación de roles para las lenguas, que ella denomina “estatus 

práctico”. Esta clasificación surge del análisis de las prácticas lingüísticas en más de 30 escuelas 

distintas a lo largo y ancho de la provincia de Chaco. 

a) La lengua indígena como materia: en los casos donde existe un espacio curricular específico 

dirigido a la enseñanza de la lengua y de aspectos culturales indígenas. En el caso de la provincia de 

Chaco, este espacio está a cargo de un auxiliar docente aborigen (ADA) o de un maestro o profesor 

intercultural bilingüe (MIB/PIB), y es transversal a los diferentes grados de educación primaria. Su 

carga horaria varía de escuela en escuela. En las dinámicas interaccionales, prevalecen los usos 

bilingües y el uso metalingüístico de la lengua indígena. La lengua indígena se constituye en lengua 

objeto de enseñanza, pero no siempre como lengua vehicular. Su mayor o menor uso depende de las 

competencias lingüísticas de los alumnos. Estas competencias lingüísticas aparecen ligadas en el 

estudio con la localización de la escuela en el eje rural-urbano. En las escuelas rurales, los niños y 

niñas muestran mayor competencia en la lengua indígena que en las zonas urbanas y periurbanas. La 

lengua indígena, en estas zonas donde no es la habitual del alumnado, tiene un estatus definido, 

también, por las expectativas de los docentes sobre la recuperación de la identidad y de la lengua 

indígena por parte de los niños. En estas prácticas, lengua e identidad se presentan como ligadas en 

procesos complejos, que van más allá de correlaciones unívocas, pero que instauran la enseñanza de 

la lengua indígena (como segunda lengua) como estrategia de construcción de lo propio y lo 

diferencial.  



 

55 
 

b) La lengua indígena como lengua vehicular y de interacción: en los casos en que el docente 

indígena está a cargo de un grado de forma exclusiva (sin un docente no indígena), es él o ella quien 

gestiona la comunicación en la clase. En estos casos, la lengua indígena ocupa el lugar preponderante 

en los enunciados dirigidos a la gestión de la interacción en clase, independientemente de la materia 

que se esté enseñando. Sin embargo, la presencia de niños o niñas no indígenas favorece la 

alternancia de lenguas en función del destinatario, así como el uso de enunciados orientados a la 

traducción de lo dicho de una lengua a otra, para garantizar la comprensión colectiva de la práctica 

y el discurso escolares. La modalidad de habla bilingüe (con secuencias alternantes entre el español 

y la lengua indígena) es la más habitual en las clases observadas.  

c) La lengua indígena como recurso de mediación cultural y lingüística: en otros casos, la lengua 

indígena es empleada como recurso para mediar en la comunicación que se realiza en español, o 

para resolver problemas de comprensión o de producción por parte de las y los alumnos cuya lengua 

habitual no es el español. Se trata de usos subordinados al español, que aparecen en secuencias 

orientadas a la resolución de malentendidos o a la anticipación del docente ante posibles problemas 

de comprensión de la lengua por parte de los alumnos. El uso de la lengua indígena como recurso de 

mediación también aparece en los casos en los que el docente bilingüe comparte la clase con un 

docente no indígena. En estas situaciones, el docente bilingüe usa su lengua para mediar entre lo que 

dice el docente no indígena y la comprensión –o participación– de los niños en clase, así como para 

contextualizar términos o conceptos que supone desconocidos por ellos.  

d) La lengua indígena como símbolo: mayormente en entornos urbanos o periurbanos en los cuales 

la lengua indígena no es de uso habitual entre el alumnado, esta es empleada prioritariamente como 

recurso simbólico relativo a la identidad de la clase (la clase de lengua y cultura X), a la identidad de 

la escuela o a la identidad comunitaria. Este uso simbólico lo encontramos materializado en carteles, 

en dibujos rotulados en las paredes, o en el uso de expresiones aisladas en lenguas indígenas –como 

saludos, el nombre y estado del día, ejemplo de palabras, etc.–. Estos usos simbólicos, que delinean 

otro tipo de estatus práctico para estas lenguas, son explotados significativamente para construir un 

espacio particular desde donde se intenta negociar el orden sociolingüístico dominante en las 

escuelas, marcadamente dominadas por los intercambios discursivos en español. Se trata, sin 

embargo, de usos minoritarios –aunque significativos– para los docentes y la comunidad. 

 



 

56 
 

  

Foro “Las lenguas indígenas en nuestras aulas” 

Tomando en cuenta los roles de las lenguas presentados, es decir, el estatus práctico que las 

lenguas pueden tener en las aulas, ejemplifiquen el estatus que tienen las lenguas indígenas 

en las aulas en las que Uds. trabajan o han trabajado/se han desempeñado. Para ello, cuenten 

en este foro qué lenguas están presentes en el caso que eligieron comentar, que estatus 

práctico se le asigna en clase y por qué consideran que ese es el estatus (fundamenten).  

 

 

Ahora bien: un análisis de los roles de las lenguas en las instituciones y en las propuestas educativas 

de las que somos parte, posibilita entender el tipo de programa que estamos llevando a cabo muchas 

veces de manera no explícita. También nos invita a pensar estrategias para cambiarlo.  

 

Programas de educación bilingüe 

Tradicionalmente, los programas educación bilingüe se clasificaron de la siguiente manera: 

Programas de sustitución: se trata de propuestas escolares que instituyen como lengua meta y como 

lengua vehicular la lengua mayoritaria (en nuestro caso el castellano). Estas propuestas no 

contemplan un espacio curricular para la enseñanza de la/s lengua/s familiar/es o comunitaria/s, ni 

tampoco emplean esta o estas lenguas como vehiculares de las situaciones de aula ni de los procesos 

de enseñanza-aprendizaje. Se llaman de “sustitución” porque al no hacerlo, no fomentan la 

ampliación de repertorios plurilingües ni tampoco se orientan a cambiar actitudes hacia estas 

lenguas. Contrariamente, las van “silenciando” o, como explicamos en la clase anterior, 

arrinconando, participando en procesos de minorización que no sólo no son positivos para los 

procesos de aprendizaje, sino que producen contextos de enseñanza-aprendizaje empobrecedores, 

limitando la posibilidad de aprender a partir de la puesta en juego de los repertorios lingüístico-

comunicativos amplios de quienes aprenden.  

Programas de mantenimiento: en este caso, si bien no se instituye la o las lenguas familiares como 

lenguas-meta o como lenguas vehiculares de la escolarización, contemplan estas lenguas como 

recursos para “andamiar” en los aprendizajes. Las lenguas familiares o comunitarias son empleadas 

como lenguas “de mediación”. Así, si bien estas lenguas tienen algún tipo de rol en las escuelas (no 



 

57 
 

son silenciadas, para decirlo de algún modo), no se orientan a ampliar los repertorios de habla. Como 

los anteriores, no son programas que puedan constituir espacios positivos para el desarrollo de 

repertorios plurilingües.  

Programas de enriquecimiento: se trata de propuestas educativas que buscan ampliar repertorios 

de habla plurilingües, instituyendo las lenguas familiares o comunitarias como lenguas-meta o 

vehiculares en algún o algunos espacios institucionales en particular, en los cuales se trabaja 

particularmente aspectos de la lecto-escritura en lenguas minorizadas, y se toman en cuenta algunos 

géneros discursivos o temas de las comunidades para trabajarlos en las aulas. Se los denomina 

programas de enriquecimiento porque amplían de algún modo los repertorios lingüísticos, 

aprendiendo a hablar de ciertos contenidos escolares en las lenguas minorizadas o sumando ciertas 

habilidades específicas, como es el caso de poder escribir en estas lenguas. Si bien no limitan el 

desarrollo de los repertorios plurilingües, no buscan un desarrollo equilibrado de saberes (hacer, 

decir, pensar, etc.) en la lengua mayoritaria y en la minorizada.  

Nosotras agregamos algunos más: 

Programas de revitalización lingüística: estos programas, no sólo buscan una ampliación de 

repertorios plurilingües, sino que se orientan a ampliar los ámbitos de uso (particularmente, 

escolares) de las lenguas minorizadas. Así, participan activamente en la creación de recursos, 

materiales, espacios de enseñanza-aprendendizaje en las lenguas minorizadas, generando espacios 

para la ampliación de sus usos, para la generación de actitudes favorables a su uso y transmisión, y 

buscando incidir en un cambio en las ideologías lingüísticas que sostienen las jerarquías entre lenguas 

y pueblos. En estos casos, las lenguas familiares o comunitarias no sólo son lenguas-meta, sino 

también lenguas vehiculares de los contenidos y prácticas educativas.  

Programas de recuperación lingüística: en este caso, se trata de programas educativos que buscan 

incidir en los procesos de minorización lingüística a través de estrategias pedagógicas orientadas a la 

enseñanza de las lenguas indígenas como segundas lenguas, y de su paulatina institución como 

lenguas vehiculares de contenidos educativos. La lengua mayoritaria, como lengua vehicular, es poco 

a poco sustituida por la lengua minorizada, la cual va ocupando más espacios a medida que quienes 

estudian van manejándola.  

Resumamos esto en el siguiente cuadro: 



 

58 
 

Programas Lengua-meta Lengua 

vehicular 

Tratamiento de las 

lenguas familiares o 

comunitarias 

Programa 

Bilingüe 

 

de sustitución 

La lengua 

mayoritaria 

La lengua 

mayoritaria 

Se silencian los 

repertorios plurilingües 

y no cambian las 

actitudes hacia estas 

lenguas 

No. No se orienta 

a ampliar 

repertorios de 

habla, más bien se 

reducen. 

 

de mantenimiento 

 

La lengua 

mayoritaria 

La lengua 

mayoritaria 

Se emplean como 

lenguas de “mediación” 

No. No se orienta 

a ampliar 

repertorios de 

habla. 

 

de 

enriquecimiento 

La lengua 

familiar o 

comunitaria 

(lecto-escritura, 

algunos géneros 

discursivos o 

temáticas de las 

comunidades) 

La lengua 

familiar o 

comunitaria 

El uso y enseñanza de la 

lengua familiar o 

comunitaria se habilita 

en algún (o algunos) 

espacio(s) 

institucional(es) 

Si. Sin embargo, si 

bien se orientan a 

ampliar 

repertorios de 

habla, no buscan 

un desarrollo 

equilibrado de 

saberes entre la 

lengua 

mayoritaria y la 

minorizada. 

 

de revitalización 

lingüística 

La lengua 

familiar o 

comunitaria 

La lengua 

familiar o 

comunitaria 

Se crean recursos, 

materiales, espacios de 

enseñanza-aprendizaje 

de la lengua familiar o 

comunitaria. Se busca 

cambiar las actitudes 

hacia esta lengua 

Sí. Se orientan a 

ampliar los 

repertorios 

plurilingües y los 

ámbitos de uso de 

la lengua 

minorizada. 

 

de recuperación 

lingüística 

La lengua 

familiar o 

comunitaria 

La lengua 

mayoritaria 

(inicialmente) 

Como segunda lengua 

con miras a instaurarla 

como lengua vehicular 

de contenidos 

Sí. Se orientan a 

ampliar 

repertorios 

plurilingües y a 

cambiar procesos 

de minorización 

lingüística. 

 



 

59 
 

Hacia una tipología de programas de educación bilingüe indígena 

Quizá nos sirvan aquí algunos avances de los estudios sobre educación bilingüe que han establecido 

algunos criterios para su explicación. Particularmente, aquí puede servirnos hablar de una propuesta 

que contempla la alternancia de lenguas en distintos niveles: macro, meso y micro (Duverger, 2018). 

Para estos estudios, la macro-alternancia se refiere a los modos en que la legislación educativa (que 

incluye el currículum) contempla la posibilidad de enseñar o usar más de una lengua en los procesos 

de enseñanza-aprendizaje. Esto es fundamental, ya que la legislación impone ciertas restricciones y 

fomenta ciertas prácticas. Está vinculado a las políticas educativas y a las políticas lingüísticas. 

En el caso de las lenguas indígenas o variedades emergentes del contacto, la macro-alternancia se 

refiere a las posibilidades que ofrecen las jurisdicciones para implementar propuestas curriculares 

que puedan albergar espacios de uso/enseñanza de lenguas diferentes al castellano o variedades 

distintas al castellano-escolar. En el caso de las lenguas extranjeras o adicionales, el currículum 

escolar contempla la enseñanza de/en otras lenguas, siempre y cuando se garantice la enseñanza del 

currículum oficial en castellano. Eso lo vemos en las escuelas bilingües con inglés o con otras lenguas 

extranjeras o de herencia. En el caso de las lenguas indígenas, esto es más complejo: aún no existen 

directrices específicas sobre el lugar de estas lenguas en el currículum, si bien, en distintas 

jurisdicciones se implementan programas particulares en este sentido. Concretamente, para analizar 

los programas de educación bilingüe con lenguas indígenas, o para poblaciones indígenas, en el nivel 

de la macro-alternancia deberíamos poder sistematizar cómo cada jurisdicción prevé en la 

organización curricular los espacios para la enseñanza de estas lenguas/variedades, cuáles son sus 

políticas respecto a la formación e inserción laboral de recursos humanos idóneos para enseñar en 

estos espacios, y cuáles son las metas programáticas que se plantean.  

En segundo lugar, tenemos la meso-alternancia. Esto se refiere a los proyectos institucionales; es 

decir, el modo en que cada institución educativa “lee” el curriculum y lo adapta a sus objetivos 

sociolingüísticos; es decir, a los repertorios lingüísticos y comunicativos que busca ampliar en sus 

espacios de enseñanza-aprendizaje. Esto depende particularmente de un buen análisis de la situación 

sociolingüística de la población a la que se dirige la enseñanza-aprendizaje.  

Así, por ejemplo, puede darse el caso de una escuela que decida que ciertas materias se dan en una 

lengua y ciertas materias, en otra; que la lengua extranjera o lengua segunda se introduzca como 



 

60 
 

lengua-meta o como lengua vehicular en cierto momento. Esto implica una organización de los 

espacios curriculares particulares, así como una sistemática distribución de recursos humanos 

bilingües entre los cursos escolares. La meso-alternancia conlleva una planificación particular: con 

qué recursos humanos contamos y cómo los organizaremos para que puedan garantizar espacios 

para el uso/aprendizaje de las lenguas; es decir, para la ampliación de repertorios plurilingües. 

Concretamente, esto implica poder determinar cuáles serán los espacios educativos que acogerán 

prácticas pedagógicas en lenguas indígenas, en castellano o bilingües; el momento en que se 

introducirán la enseñanza de la segunda lengua y de la lengua extranjera; los modos en que se 

realizará la alfabetización en una y otra lengua; las planificaciones didácticas que propondremos para 

conseguir desarrollar las competencias orales y escritas en ambas lenguas, así como el uso de una, 

otra o ambas en los espacios disciplinares no lingüísticos; es decir, matemáticas, ciencias sociales, 

ciencias naturales, plástica, educación física, etc. También, como hemos visto, puede darse el caso 

de que el curriculum contemple un espacio particular para la enseñanza de las lenguas-culturas 

indígenas. La meso-alternancia implica considerar también qué contenidos se tratarán en estos 

espacios y cómo se pondrán en relación con los que se trabajan en los otros. Para el desarrollo de 

repertorios lingüístico-comunicativos, es importante que los aprendizajes que se proponen en estos 

espacios puedan interrelacionarse con otros. Porque la enseñanza de una lengua indígena como 

lengua-meta, si no va cambiando hacia el uso de esta lengua como lengua-vehicular, no impacta en 

el desarrollo de repertorios plurilingües.  

En tercer lugar, está la micro-alternancia. Es decir, los modos en que las lenguas son utilizadas en las 

prácticas de enseñanza-aprendizaje. Si las propuestas educativas se orientan a ampliar repertorios 

plurilingües, es importante, como ya dijimos, “habilitar” las lenguas familiares o las variedades 

emergentes del contacto como recursos para aprender, y, por lo tanto, poder contar con ellas como 

herramientas de enseñanza-aprendizaje. Existe la posibilidad de que estas lenguas/variedades sean 

utilizadas sólo como recursos de mediación; es decir, como puentes para aprender contenidos que 

se imparten en otra lengua (en nuestro contexto, en castellano).  En muchas escuelas que 

conocemos, esto está en manos de docentes bilingües o de auxiliares bilingües. Estas personas 

ayudan, median, “traducen” contenidos, discursos, prácticas. Estas acciones de mediación son 

fundamentales. La micro-alternancia contempla una reflexión sistemática sobre estos roles, y sobre 



 

61 
 

el modo en que estas personas y sus competencias lingüístico-culturales participan en la construcción 

de saberes y prácticas escolares.  

También puede darse el caso que las lenguas indígenas sean recursos de interacción o, como dijimos, 

vehiculares de la enseñanza-aprendizaje de contenidos y prácticas escolares. Para que este uso de 

las lenguas indígenas sea posible, se necesita, como dijimos, “habilitar” los usos de estas lenguas en 

los contextos de enseñanza-aprendizaje. Esto hace posible los procesos de andamiaje de saberes, y, 

por lo tanto, procesos de ampliación de repertorios de habla plurilingües.  

También las lenguas indígenas o las variedades emergentes del contacto pueden ser objeto de 

enseñanza; es decir, lenguas-meta de las propuestas educativas. En el nivel de la micro-alternancia 

es fundamental planificar esta enseñanza en relación con la enseñanza de otros contenidos y 

discursos escolares. La micro-alternancia contempla, como en los otros niveles, un trabajo de 

planificación consciente de la enseñanza, ya que los distintos roles de las lenguas y de las personas 

bilingües en las clases son clave para conseguir ampliar los repertorios de habla plurilingües.  

El siguiente cuadro sistematiza esta clasificación 

 

Pensar la alternancia de lenguas en distintos niveles 

 

 Macro Meso Micro 

 

 

Qué se 

decide 

Los modos en que la 

legislación educativa 

contempla la 

posibilidad de 

enseñar o usar más 

de una lengua en los 

procesos de 

enseñanza-

aprendizaje 

(políticas educativas 

y del lenguaje) 

El modo en que cada 

institución educativa “lee” el 

curriculum y lo adapta a sus 

objetivos sociolingüísticos; es 

decir, a los repertorios 

lingüísticos y comunicativos 

que busca ampliar en sus 

espacios de enseñanza-

aprendizaje (proyectos 

institucionales) 

Los modos en que las lenguas 

son utilizadas en las prácticas 

de enseñanza-aprendizaje 

(los distintos roles de las 

lenguas) 

  En la organización En identificar y determinar: En los roles y el modo en que 

las personas y sus 



 

62 
 

 

Cómo se 

manifiestan 

estas 

decisiones  

curricular:  

- espacios para la 

enseñanza de estas 

lenguas/variedades, 

- las políticas 

respecto a la 

formación e 

inserción laboral de 

recursos humanos 

idóneos para 

enseñar en estos 

espacios 

- las metas 

programáticas que 

se plantean.  

  

- los recursos humanos,  

- cómo los organizamos,  

- cuáles serán los espacios 

educativos que acogerán 

prácticas pedagógicas en 

lenguas indígenas, en 

castellano o bilingües, 

- el momento en que se 

introducirán la enseñanza de la 

segunda lengua y de la lengua 

extranjera, 

- los modos en que se realizará 

la alfabetización en una y otra 

lengua, 

- las planificaciones didácticas,  

- el uso de una, otra o ambas 

en los espacios disciplinares no 

lingüísticos, 

- si el currículum contempla un 

espacio particular para la 

enseñanza de las lenguas-

culturas indígenas, qué 

contenidos se tratarán en estos 

espacios y cómo se pondrán en 

relación con los que se trabajan 

en los otros.  

competencias lingüístico-

culturales participan en la 

construcción de saberes y 

prácticas escolares.  

 

Si estas lenguas/variedades 

van a utilizarse/tratarse 

como:  

 

 recursos de mediación, 

recursos de interacción o 

vehiculares de la enseñanza-

aprendizaje de contenidos y 

prácticas escolares, objeto de 

enseñanza (lenguas-meta) de 

las propuestas educativas  

 

Algunos factores que inciden en el desarrollo de propuestas bilingües (lenguas 

indígenas / castellano) 

Hasta el momento, hemos recorrido diferentes experiencias que incluyen a las lenguas indígenas. 

Hemos visto que estas lenguas pueden ser localizadas como lenguas-meta, como lenguas de 

interacción o vehiculares, como lenguas de mediación o como lenguas-símbolo. No todos estos roles 

contribuyen de igual manera en la ampliación de repertorios plurilingües. Más bien, algunas de ellas 

no inciden en esta ampliación, sino que la limitan.  

Podríamos enumerar aquí algunos de los factores que consideramos positivos en este sentido: 



 

63 
 

- los recursos humanos: para el desarrollo de una educación escolar bilingüe indigena es 

imprescindible contar con educadores que puedan enseñar estas lenguas o variedades, y que 

puedan contextualizar su uso en relación con las prácticas comunitarias que dan sentido a su 

uso y su transmisión. 

- el diseño curricular: para la ampliación de repertorios lingüísticos/comunicativos que 

incluyan a las lenguas/variedades habladas por personas indígenas es importante contar con 

espacios/prácticas pedagógicas en los cuales estas lenguas sean instituidas como lenguas-

meta y como lenguas vehiculares. Un buen diagnóstico sociolingüístico (ver Módulo 4) 

permitiría establecer cuál es el diseño curricular más apropiado en este sentido. Porque no es 

lo mismo si estas lenguas son lenguas primeras o lenguas segundas; o si el castellano es lengua 

de uso cotidiano fuera de la escuela, o si debe ser tratada pedagógicamente como lengua 

segunda.  

 
Una confusión en este sentido, como lo es tratar el castellano como lengua 

primera en el aula cuando es lengua segunda para un grupo o comunidad, puede 

tener efectos nocivos para los aprendizajes lingüísticos, y los aprendizajes en 

general. 

 

 

- los materiales y contenidos didácticos: para poder incidir en el desarrollo de repertorios 

lingüísticos/comunicativos que incluyan a las lenguas indígenas o variedades emergentes en 

el contacto es necesario contar con materiales y recursos didácticos en estas lenguas, así 

como con planificaciones didácticas orientadas a su ampliación. En nuestro contexto, esto 

está limitado. Por ello, en general depende de quienes enseñan. Los docentes bilingües 

tienen, muchas veces, además de otras funciones, la de producir estos materiales, llevando 

las lenguas indígenas a tratar temas sobre los cuales no se ha escrito o no se ha hablado en 

estas lenguas. Esta tarea es inmensa, y comporta, entre otras cosas, el desarrollo de un 

vocabulario y de contenidos específicos. Este desarrollo implica investigación sobre cómo se 

habla de ciertos temas, o sobre cómo se llaman ciertos procesos o ciertos contenidos, desde 

la lengua indígena y desde la perspectiva indígena. Estos procesos de producción del 



 

64 
 

“curriculum escolar indígena” son poco valorados o previstos por las instituciones y por los 

ámbitos de decisión en políticas lingüísticas y educativas, pero son fundamentales. 

A modo de cierre 

En suma: queda mucho por hacer. No obstante, el camino que están haciendo las y los educadores/as 

indígenas/bilingües es notable, muchas veces acompañadas/os por docentes no indígenas; aunque 

no siempre estos caminos y propuestas son tenidas en cuenta por los ámbitos de decisión en el 

campo de las políticas lingüísticas y educativas.  

Muchas veces en las escuelas con población indígena o criolla que habla más una lengua diferente al 

castellano, recae en los docentes indígenas/bilingües no sólo la tarea de enseñar los contenidos 

curriculares comunes, establecidos por la normativa; también recae en sus hombros producir 

situaciones didácticas para que estos contenidos sean comprensibles y garantizar, mediante el uso 

de otras lenguas o variedades, la participación de niñas/os y jóvenes en las prácticas de enseñanza-

aprendizaje. Esta participación es fundamental para que los aprendizajes se produzcan. 

Así también, está entre sus tareas introducir la enseñanza de otras lenguas, sean primeras o 

segundas. La enseñanza de estas lenguas como lenguas-meta (incluyendo la enseñanza de su 

escritura y el fomento de los usos escritos en estas lenguas) muchas veces no está prevista por la 

normativa, pero es imprescindible para el desarrollo de repertorios plurilingües y para los procesos 

de revitalización/recuperación de lenguas minorizadas. Sin un espacio curricular específico para estas 

enseñanzas, esto se produce “al mismo tiempo” que se enseñan los contenidos del currículum 

común, en castellano. Esto es una tarea inmensamente difícil, y de una alta complejidad pedagógica.  

Por último, en gran parte de los contextos educativos donde se escolariza la población indígena o 

criolla hablante de otras lenguas o de variedades diferentes al castellano escolar, se hace necesario 

aplicar estrategias particulares para enseñar el castellano escolar como segunda lengua. Pocos 

docentes en nuestro país han recibido una formación específica en este sentido, y se encuentran 

solos, intentando crear herramientas, estrategias y dispositivos en este sentido.  

Como dijimos, queda mucho por hacer. Mucho para pensar juntas y juntos. Muchas cosas por las que 

vale la pena seguir luchando. Porque, en definitiva, la educación bi/plurilingüe es un objeto en 

construcción: esperamos que estas clases hayan servido de disparadores para poder seguir 

trabajando en este sentido.  



 

65 
 

Actividades 

La actividad obligatoria de esta última clase consiste en participar en el Foro “Las lenguas indígenas 

en nuestras aulas”. Allí tienen que comentar y analizar el estatus práctico de las lenguas indígenas 

presentes en las aulas en las que Uds. se desenvuelven. 

Además, recuerden que está disponible la consigna del trabajo integrador de este tercer módulo, 

cuya fecha límite de entrega es el 18 de agosto. 

  

CONSIGNA DEL TRABAJO FINAL 

 

Para cumplir con el trabajo final integrador del Módulo 3, tienen que analizar la experiencia 

educativa registrada en el documental “T´ARHEXPERAKUA - Creciendo juntos” de 2011. 

1. Visualicen el documental disponible en Youtube:  
https://www.youtube.com/watch?v=OWNpX7iB1FA 

2. En estas cuatro clases fuimos revisando conceptos importantes para pensar el 
plurilingüismo como realidad sociolingüística y como modelo de enseñanza. 
Seleccionen dos nociones (pueden elegir de las trabajadas en las cuatro clases) que 
les permitan pensar la experiencia narrada en el documental. 

3. Redacten un texto breve (mínimo 4 párrafos, máximo 8 párrafos) en el que 
relacionen la experiencia educativa del documental con las nociones que 
seleccionaron. Fecha de entrega: 18 de agosto 

4. Compartimos algunas preguntas que invitan a pensar la experiencia desde los 
contenidos que fuimos trabajando:  

a. ¿Qué lenguas e ideas sobre esas lenguas se mencionan? 
b. ¿Qué relaciones entre la lengua indígena y el castellano se pueden ver en 

este espacio? 
c. ¿Qué actoras/es participan y qué roles desempeñan en la experiencia? 
d. ¿Qué modelos de enseñanza se comparan en el documental? ¿Cuál es la 

lengua-meta en las clases en cada caso? ¿Y la lengua vehicular? 

 

 

Material de lectura 

Unamuno, V. (2015). Plurilingüismo y estatus práctico de las lenguas en EIB. En Messineo, C. y A.C. 

Hecht (Comps.).  Lenguas indígenas y lenguas minorizadas (pp. 213-231), Buenos Aires: Eudeba. Link: 

https://drive.google.com/file/d/1ikDZzsMJjAbZ3dhW8REWxZf9cIUz0c4t/view?usp=sharing 

https://www.youtube.com/watch?v=OWNpX7iB1FA
https://drive.google.com/file/d/1ikDZzsMJjAbZ3dhW8REWxZf9cIUz0c4t/view?usp=sharing


 

66 
 

Bibliografía de referencia 

 

Banfi, C., Rettaroli, S., y Moreno, L. (2015). Educación bilingüe en Argentina–Programas y docentes. 

Matices en lenguas extranjeras, 9: 111-134. 

Duverger, J. (2018). L’enseignment en classe bilingue. Paris: Hachette. 

Hamel, R.E, Erape Baltazar, A.E. y Márquez Escamilla, B. (2018). La construcción de la identidad 

p’urhepecha a partir de la educación intercultural bilingüe propia. Trabalhos em Linguística Aplicada, 

57, (3) https://doi.org/10.1590/010318138653739444541 

López, L. E. (2015). El hogar, la comunidad y la escuela en la revitalización de las lenguas originarias 

de América Latina. Pueblos indígenas y educación, 64: 205-339. 

 

 

Créditos  

Autoras:  Virginia Unamuno y Lucía Romero Massobrio 

 

Cómo citar este texto:  

Unamuno, Virginia y Romero Massobrio, Lucía (2022). Clase Nro.: 4 Del bi/plurilingüismo como contexto al 
bi/plurilingüismo como modelo de enseñanza. Actualización Académica en Educación Intercultural Bilingüe / 
Educación Intercultural. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR

