
 

 

  

Biblioteca 
Nuestra 
Escuela 
2023 

Cuadernos 
para la 
ensenanza 

JI,,, 

Nuestra Escuela 
Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica en 
pedagogía de las 

• • exper1enc1as 
socioeducativas 

Módulo 4: El mundo contemporáneo y sus 
transformaciones 

••• , ... 
- la educación 
- nuestra bandera 

INFoD A Ministerio de Educación 

~ Argentina 



 

Índice 

Clase 1. La experiencia contemporánea .................................................................................... 3 

Clase 2. Alrededor del trabajo, derivas de la subjetividad ........................................................ 21 

Clase 3. La noción de mundo ................................................................................................... 41 

Clase 4. El futuro tal como lo conocemos ................................................................................ 56 

  



 

Módulo 4: El mundo contemporáneo y sus transformaciones 
 

Clase 1: La experiencia contemporánea 

 

Introducción 

 

Bienvenida 

 

 

Hola colegas, ¿cómo están? Espero que haya sido provechosa hasta el momento la cursada de la 

Actualización, seguramente lo fue, y que lo siga siendo con este seminario. 

En El mundo contemporáneo y sus transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes –este es el 

nombre del seminario que se inicia con esta clase-, con el objetivo de reflexionar alrededor de algunas 

de las coordenadas principales que le dan forma a nuestra época, al mundo en su estado 

contemporáneo, tomaremos distancia de lo que bajo la forma de noticia o, más en general, de 

comunicación, nos rodea y recorre, nos aprieta cotidianamente, incluso minuto tras minuto. No 

trabajaremos de buenas a primeras con lo que informan los diarios, unos u otros, nos gusten más o 

menos, y, claro, ya no a través de la casi obsoleta edición impresa –¿se acuerdan?: una vez por día, 

la matutina; la vespertina apenas sobrevivía a inicios de este siglo-, sino desde sus páginas web con 

novedades que no cesan de actualizarse las 24 horas del día. Tampoco haremos un desmenuzamiento 

de lo que circula en los canales de televisión, de los que llevan décadas o de los flamantes. Sin dudas 

“tomar distancia” –por supuesto, mucho más allá del momento algo perimido de formar fila-, es un 

movimiento clásico, muy propio de la escuela y de la cultura que invariablemente precisan de 

“mediación’ y “sombra”, sino son ellas mismas esa “mediación” y esa “sombra”. El problema, una 

parte de él, radica en que este movimiento se ha vuelto de un tiempo a esta parte cada vez más 



 

difícil, alcanzarlo es caminar cuesta arriba y empinado, como si fuera un esfuerzo a contracorriente; 

y, confirmamos, no se trata sólo de una sensación, lo es. Sabemos bien que tanto nosotros como 

nuestras alumnas y alumnos -y podríamos, desde ya, sumar a sus madres y padres, a los adultos que 

están cerca suyo-, nos encontramos zambullidos y arrastrados por un mar de conexiones y de 

atenciones -es inevitable: son también desconexiones y desatenciones-, que parecen impedir la 

pausa necesaria para pensar la situación, particular y a la vez bien amplia, en la que se desenvuelve 

nuestro trabajo como docentes. Casi demás está decir, pero de todas formas lo decimos, que 

producir esa distancia no nos interesará de ningún modo para sustraernos de la realidad, para 

alejarnos de ella, sino todo lo contrario: la precisamos para adquirir una percepción más aguda de lo 

que circunscribe y en más de un sentido determina a nuestra práctica, con más eficacia incluso -y de 

la nociva- ya que se escabulle del pensamiento.  

Porque, como lo constatamos todos los días, las y los chicos que asisten a la escuela, la escuela misma 

y nosotros como maestros y maestras, portamos en nuestros cuerpos y conciencias –o en nuestra 

subjetividad para decirlo a tono con los tiempos- con la marca de esta época. Un poco más incluso: 

somos en buena medida en relación con ella. De forma distinta por supuesto, en primer lugar porque 

la escuela –tanto como idea e invención y cada una de ellas en particular- tiene una historia encima, 

que acumula otras marcas, que por el hecho de ser pretéritas no significa que hayan dejado de actuar, 

de tener su peso. También nosotros, adultos, estamos a caballo entre una época y otra, con un pie 

por allá “atrás” –algunas y algunos en los años ochenta de la llamada “primavera democrática”, o en 

los noventa; y otras y otros alrededor del 2001 que también quedó lejos- y otro pie aquí. Y, además, 

las marcas que imprime la época no son las mismas según las clases sociales, refractan o reverberan 

de distintas maneras, pronuncian más algunos ribetes que otros. Ni qué decir que esta reflexión, aun 

cuando se sostuviera sobre coordenadas generales similares, no sería la misma en Canadá o en 

Alemania, por poner el nombre de dos sociedades en las que la abundancia, la “sobreproducción” al 

decir del filósofo Gilles Deleuze, ha hecho que se entramen nuevas relaciones de poder, colocando 

una agenda de problemas que no son exactamente los mismos que los nuestros. Y también nos 

interesará tener en cuenta y sopesar las formas en que el mundo contemporáneo se plasmó ante 

situaciones regionales al interior de nuestro país, que son económicas y que hacen al mismo tiempo 

a tradiciones culturales, para crear situaciones que tienen mucho en común, aunque guardan 



 

diferencias. Entonces: sólo hasta cierto punto compartimos la época, el mundo contemporáneo no 

es el mismo, al menos no lo es de pe a pa, para todas y todos.  

Añadamos en paralelo que más de una vez se hurgó alrededor de lo que el oficio de enseñar, e incluso 

la propia escuela, mantiene incólume más allá de las variaciones epocales, y también de las de lugar 

y nación. Por ejemplo, autores como Hannah Arendt y los pedagogos contemporáneos Masschelein 

y Simmons, que ustedes ya abordaron, producen una serie de definiciones a partir de la convicción 

de que hay una “esencia” de la educación y de la escuela. Y si bien muchísimo nos interesan estas 

lecturas, porque nos encontramos entre quienes suponemos que en efecto es posible definir lo que 

“es” una escuela y, por lo tanto, no juzgamos descabellado el intento de encuadrarla más allá de los 

contextos, también sabemos que esa “esencia” se conjuga con lo que es propio, característico de 

cada tiempo, de cada contemporaneidad. Y del propio lugar en su sentido más fuerte. 

 

Acerca de los “fines” 

Dicho esto, queremos sostener en esta clase de carácter introductorio que una forma de definir a 

esta época –o a esto que llamamos “mundo contemporáneo”– es a partir de lo que ella 

irremediablemente dejó atrás, de lo que se desancló y, por lo tanto, alejó. La impresión, entonces, 

de que se erige como tal a través de un conjunto de rupturas, como si se hubiera desprendido de la 

experiencia histórica previa. Es por tal motivo que el tópico, o el asunto, del “fin” ha estado, y sigue 

estando, tan a la orden del día. El “mundo contemporáneo” como ese estadio de la vida de nuestras 

sociedades que viene después de que se declararan los finales de muchas “cosas” –experiencias, 

instituciones, prácticas, sentidos– que habían estado largamente vigentes, sosteniendo y ordenando 

la vida tanto privada como pública, por lo menos desde la Revolución Francesa. Por supuesto, este 

cuadro completo que podríamos reconocer como el de la modernidad se fue plasmando, importantes 

forzamientos mediante, con distintos ritmos en nuestro continente. (Entre paréntesis nos 

preguntamos si fueron solo declaraciones de finales, si no hubo hechos ciertos que las hicieron 

posibles y verosímiles.) Empezamos por uno de los “fines” más estridentes: se dijo “fin de la historia”, 

y sonó muy pero muy fuerte hacia el año 1989, el de la caída del Muro de Berlín y del colapso del 

llamado “socialismo real”, pero esta idea sobrevolaba a la cultura, sobre todo en Europa y en los 

Estados Unidos, desde poco después del final de la Segunda Guerra Mundial. Iba de la mano del 



 

también declarado “final de las ideologías” –o del triunfo definitivo de una–, y a veces todo estaba 

teñido de melancolía más o menos engañosa, así como otras de un enorme entusiasmo. Como sea, 

se anticipaba que el futuro se encontraría, si es que ya no lo estaba, capturado por este final, y 

entonces la noción misma de futuro, sin el motor de la historia y sin los escalones del progreso, 

parecía zozobrar. La sensación que por momentos se impone, solo por momentos, es que continúa 

zozobrando, convertido en un vacío en el que solo se repite lo mismo.  

 Hacemos un parate para recorrer dos narraciones –una fílmica y otra literaria– que 

nos permiten pensar algunos de los problemas que se abrieron a partir del 

derrumbe de la alternativa socialista en el mundo y el triunfo del capitalismo 

occidental. Dos historias diferentes que tienen como punto en común la caída del 

muro de Berlín. 

Por un lado, les acercamos la invitación a ver la película alemana Good Bye, Lenin! 

(2003) dirigida por Wolfgang Becker. La historia que se cuenta tiene como 

trasfondo la reunificación alemana –signada por la conflictiva coexistencia entre 

estilos de vida e ideologías disímiles y opuestas– escenario en el que se despliegan, 

con ironía y humor, dramáticas transformaciones familiares y sociales.  

Además, les convidamos la lectura del cuento de Sam Shepard,   “Un Trozo del 

Muro de Berlín”. Un relato corto, poco más que una escena, en el que a partir de 

una consigna escolar se desarrolla una conversación familiar que nos plantea una 

reflexión sobre la memoria y los usos de ese pasado reciente.  

● En una y en otra narración, ¿qué está finalizando –cómo se lo caracteriza– 

y qué ha comenzado?  

En sintonía con el adiós a los grandes relatos también se declaró, por caso, el “fin del trabajo”, muy 

a propósito de la llamada tercera revolución industrial, la de la robotización de la producción; y en 

1985 una autora –bióloga y filósofa–, Donna Haraway, arriesgó en un manifiesto el “fin del hombre” 

–por el hombre blanco, “encarnación del logos occidental” y abriendo la puerta al cyborg-, cosa que 

entre nosotros y en los últimos años los feminismos han retomado. Más fines: del arte, de la filosofía 

y, lo que más próximo nos implica: “fin de la infancia”. Incluso en 2017, poco antes de la pandemia 

https://pics.filmaffinity.com/good_bye_lenin-521077390-large.jpg
https://issuu.com/soy.leandro/docs/mc012_trozo_muro_berlin
https://issuu.com/soy.leandro/docs/mc012_trozo_muro_berlin


 

pero recogiendo mucho de lo anterior, un reconocido divulgador de temas filosóficos habló del “fin 

del aula”, que el “aula había muerto”. 

 

Fin de la infancia 

Sabemos que la definición de la infancia, en tanto categoría social e histórica, 

admite variaciones a lo largo del tiempo y de acuerdo al contexto. Desde 

hace un tiempo, se ha instalado la pregunta por las “nuevas infancias” (qué 

es lo que está cambiando, qué tienen de nuevas), a la par que algunos 

teóricos se atrevieron incluso a sostener que la infancia moderna occidental 

está en proceso de desaparición. 

El sociólogo norteamericano Neil Postman, concentraba su análisis, en la 

década del 80, en los efectos de la expansión social de la televisión y las 

transformaciones que los medios de comunicación masivos promovían, tales 

como la disolución de la línea divisoria entre mundo adulto e infantil. En este 

sentido, la subsistencia de la concepción de infancia dependía del control de 

la información y la graduación de los aprendizajes en manos de los adultos 

(la familia y la escuela centralmente). La infancia estaba protegida contra 

cierto tipo de información, no todo estaba disponible, y mucho menos, al 

mismo tiempo y en cualquier situación.  

En nuestro país, hacia fines de los 90, Mariano Narodowski -recuperando 

aportes de Postman y otros- plantea que la crisis en la conceptualización 

moderna de la infancia transcurre por dos vías: la hiper realización de una 

infancia, por un lado, y la de una infancia desrealizada, por otro. En el primer 

caso, se trata de la infancia de la realidad virtual, hiperconectada. En 

palabras del autor: “Hoy los niños son emperadores mediáticos. Control 

remoto en mano hacen zapping de cientos de canales que tienen disponibles 

con solo un click. Acceden tanto a canales exclusivos para ellos (inclusive ya 

se disponen canales para bebés como “BabyFirstTV”) pero también a canales 

exclusivos para adultos, adueñándose de experiencias y saberes que a los 



 

viejos adultos les costó décadas procesar. Niños que transcurren sus días 

entre pantallas. Pantallas de televisión, pantallas de videojuegos, de tablets 

o de notebooks en la escuela. Smartphones indispensables para no 

desconectarse ni un segundo”.  

El otro caso, se trata de la infancia de la calle, de la infancia abandonada, de 

aquella infancia que es independiente, que es autónoma porque vive en la 

calle, trabaja desde muy temprana edad y construye sus propias categorías 

para la subsistencia. Se trataría de “niños con recursos necesarios para no 

depender de un adulto, y adultos que no ven la necesidad de protegerlos”. 

Niños y jóvenes para los que dejamos de recurrir a la pedagogía, que no 

reclaman un lugar en la escuela, y en cambio son tratados a través de otras 

instituciones, como el derecho penal o la psiquiatría 

 

Probablemente, y aunque no sea del todo satisfactorio ya que es por la negativa, una nueva época 

tienda siempre definirse a sí misma, al menos mientras se encuentra en ebullición formativa, por 

aquello que dejó atrás. Pero sospechamos que esta vez la dificultad tiene otro espesor, encierra algo 

más… De acuerdo entonces con esta perspectiva, el “mundo contemporáneo” sería aquello, esto, 

que convive con todos esos fines. 

Hacia 1994, o sea, en medio del festival –o de la pesadilla según de quién sean los ojos y la piel– de 

todos esos fines, el historiador marxista Eric Hobsbawm no salía de su asombro al confirmar desde 

su condición de profesor, en el aula, que sus alumnos vivían en un puro presente sin continuidad con 

el pasado. Por aquel entonces Hobsbawm dictaba clases en prestigiosas universidades de Inglaterra 

y de los Estados Unidos, y sin embargo nos cuenta de estudiantes que solo llegaban a suponer la 

existencia de una Primera Guerra Mundial, porque sabían de una llamada “Segunda Guerra Mundial”; 

o que la de Vietnam se les perdiera como un hecho antiquísimo, de otra edad. Esto lo apunta en su 

libro Historia del siglo XX, y concluye: “La destrucción del pasado, o más bien, de los mecanismos 

sociales que vinculan la experiencia contemporánea del individuo con la de las generaciones 

anteriores, es uno de los fenómenos más característicos y extraños de las postrimerías del siglo XX.” 

Lo que volvía –¿y vuelve?– entendible que “en su mayor parte, los jóvenes, hombres y mujeres, de 



 

este final de siglo crecen en una suerte de presente permanente sin relación orgánica alguna con el 

pasado del tiempo en el que viven.” En la Argentina, las y los más grandes seguro se acordarán y 

quizás, ese es nuestro caso, con una pizca de dolor, que era usual tachar de anacrónica cualquier 

reflexión que tuviera carácter crítico, que dimensionara tenuemente que la transformación que 

estaba viviendo nuestro país lo situaba al borde la crisis; y nos decían frases como “te quedaste en el 

’45”. También por nuestros pagos, una puntada más con historiadores, Tulio Halperin Donghi echó 

mano a la figura de la “intemperie”. Su hipótesis, enunciada en 1993 en una conferencia e impresa 

en libro un año después, es la siguiente: una vez desmantelado el Estado de bienestar, en la versión 

que en la Argentina le dio el peronismo –del cual él nunca fue partidario, más bien todo lo contrario–

, nos encontramos en la “intemperie”. Con ella alude a la ausencia de protecciones materiales bien 

ciertas y concretas, así como, en paralelo, al vacío de protección simbólica, a la orfandad de sentidos 

que permitan la vida colectiva.  

 

A propósito de la Exposición Universal de Sevilla 1992, a 500 años de la llegada, 

que fue mucho más que eso, de Colón a América, el envío principal que hizo 

oficialmente Chile fue un témpano, un hielo gigante extraído de la zona más austral 

de su mar, como objeto que supuestamente lo representaba. Un sociólogo del país 

hermano, Tomás Moulián, encuentra en esta elección una señal del esfuerzo que 

hacía el gobierno constitucional recientemente electo, pero bajo la constitución 

sancionada por Pinochet en 1980, por lavarse del barro de su pasado. El témpano 

es helado, limpio, transparente: no tiene historia. Una novela española, que fue un 

éxito internacional en ventas, para hablar de la Guerra Civil Española que apenas 

había ocurrido 65 años atrás, elegía llamarse Soldados de Salamina, o sea, apelar 

a una batalla entre griegos y persas que ocurrió en el siglo V antes de Cristo, porque 

así de lejos había quedado el pasado incluso reciente. 

 

¿La vuelta de la historia, del trabajo, de la política, etc.? 

Ahora bien, permítasenos otra muesca en el argumento de esta clase. Poco después del atentado 

terrorista a las Torres Gemelas de Nueva York, es decir, cuando una escena de impactante enemistad 



 

y conflictividad se diseminó sin transiciones por todo el mundo, a lo que siguió la guerra en Irak y en 

Afganistán, un crítico de arte, Hal Foster, propuso que estábamos ante el “fin del fin de la historia” 

y, junto con este en particular, se revelaba que todos los “fines” declarados con más o menos pompas 

habían estado lejos de ser incontestables. Que las ideologías nunca habían estado todo lo muertas 

como se había diagnosticado; que tampoco el trabajo aunque hubiera modificado severamente su 

rostro; que el arte de otra manera seguía latiendo. Y, agreguemos nosotros, esto le cuadra a la 

infancia, al aula, a la escuela. Funeral para un cadáver equivocado se llamaba el escrito, que refería 

con clara ironía a los muertos que no gozaban de tan mala salud. En varios países de América Latina, 

luego de lo que en la Argentina llegó a un punto altísimo expresado por la consigna “que se vayan 

todos”, también volvió la política. Pero Foster advertía que la vuelta de ese entramado de 

instituciones, experiencias y sentidos, no implicaba una presencia rutilante, que hubiera recuperado 

su anterior eficacia y peso. Su estatuto ya no era el de antes, no había recuperado plenamente la 

antigua forma, era el “fin de los fines”, pero no la presencia sin más. Desde esta perspectiva, la época 

ya no sería solamente de funerales, sino de conceptos e instituciones que siguen muy presentes, pero 

se duda de su eficacia que ya no es la misma. El sociólogo polaco Zygmunt Bauman remite a 

“conceptos zombis” que no se sabe cuán vivos o muertos están, asunto que refuerza el estado de 

una modernidad que, su argumento, ya no es sólida sino líquida. 

 

El agua entre las manos 

Si Marx y Engels consideraban en el Manifiesto comunista que el protagonismo de 

la burguesía y del capitalismo hacía que “todo lo sólido” se desvaneciera en el 

“aire”, aún así tenían la certeza de que algunos elementos sobrevivirían al proceso 

de “licuefacción”. Por ejemplo, las clases sociales con sus fronteras nítidas, en lucha 

por ende, y más aún el socialismo, como estadio de superación del capitalismo que 

permitiría a la humanidad al fin comenzar su verdadera historia, ya no hecha de 

zozobras e inseguridades, y que la condujera a su propia realización. Agreguemos, 

a distancia de estos intelectuales revolucionarios pero muy cerca de la propuesta 

de Bauman, que si un maestro o un profesor en algún momento fue creado de una 

vez y para siempre, título en la mano a lo sumo revalidado por la experiencia, hoy 

mantener esa forma, es decir, ser considerado maestro o profesor, implica una 



 

revalidación prácticamente diaria ante alumnos que tampoco se aquietan en esa 

posición, a la par que la formación se volvió “continua” o “permanente”. “Los 

sólidos son moldeados una sola vez. Mantener la forma de los fluidos requiere 

muchísima atención, vigilancia constante y esfuerzo perpetuo… e incluso en ese 

caso el éxito no es, ni mucho menos, previsible.” Un nuevo e impensado cansancio 

ha nacido. 

En los comienzos del positivismo y la sociología, hacia mediados del siglo XIX, se entendía que a una 

“época orgánica” la sucedía una “época crítica”, para dar paso luego a otro momento de estabilidad. 

El progreso era el hilo que se desplegaba sobre ese relieve apenas accidentado y, sobre todo, 

accidentado para potenciar la evolución social. La impresión que se impone en nuestros días es que 

estamos en medio de una “Gran Aceleración”, así se la llama, que incluye a un conjunto variado de 

indicadores que van desde el consumo de recursos naturales al crecimiento demográfico, de la 

utilización de energía al deterioro de la biosfera, de los flujos de información que nos atraviesan a 

proceso productivos que no reconocen barreras nacionales. A la “Gran Aceleración” se le da inicio 

con la finalización de la Segunda Guerra Mundial, aunque en un primer momento de relativa 

estabilidad –en Europa y los Estados Unidos se los llamó “los treinta años gloriosos”, y son los de la 

vigencia del Estado de Bienestar–, sus consecuencias no llamaron principalmente la atención. Todo 

pasó a tener otro cariz al ligarse con el neoliberalismo en una nueva escena en la que lo orgánico 

nunca termina de afirmarse, en la que la moneda usual es la crisis, la inestabilidad. 

Se abrió así un período que, lejos de ser excepcional, se asemeja a una normalidad en permanente 

mutación, ya sin siquiera permitir la previsión de que se alcanzará en el futuro algún orden duradero. 

Se sale de una crisis con otra, cosa que lo que está ocurriendo en estos días, con el fin de la pandemia 

y la guerra en Europa –y, en nuestro caso, con una situación de ahondamiento de la crisis social y 

económica, signada por mayores injusticias–, se alinea con este diagnóstico. Por lo tanto, agregamos, 

con la sospecha de que toda radiografía social y política nace inexorablemente vieja, aunque trabaje 

sobre líneas que aún pasado el tiempo siguen siendo muy reconocibles y pertinentes. 

 

El mundo contemporáneo y la pandemia 



 

Inevitable que nombremos a la pandemia covid-19, que fue asunto de diarios pero será asunto de 

libros, ya que tiene un lugar brutalmente ganado en la cultura y en las narraciones por venir de la 

historia de este siglo e incluso de la modernidad. No cabe duda de que nos tomó desprevenidos, pues 

no entraba en nuestra imaginación que fuera a ocurrir un suceso de estas características, más allá de 

lo que advirtieran estudiosos con argumentos atentos a los efectos del crecimiento demográfico y a 

la globalización, también al Antropoceno y a la destrucción con fines económicos de amplísimas 

zonas del planeta: selvas, montes y bosques. Era difícil no ver solo como ficciones a las distopías que 

llegaban a través de películas y series. Pero, a la vez, transitar la pandemia llevó a profundizar en 

formas de vida, en prácticas, que ya estaban socialmente instaladas desde las últimas décadas. 

Mantuvimos mediada y cuidadamente los vínculos, laborales y sociales, educativos también, 

acentuando lo que investigadores y ensayistas denominan “nuevas formas de vida infotecnológicas”. 

Por supuesto, a la distancia –una muy distinta de la que define a la escuela y a la cultura– que nos 

permite la web y la conexión de las redes. Aislados pero en contacto, virtual, “en el enjambre” como 

titula el filósofo surcoreano Byung Chul Han un libro suyo del año 2014, o sea, sin noticias aún de lo 

que nos asaltaría. En celdillas cercanas pero separados en núcleos familiares de los más diversos. 

Vayamos a un efecto, a una resultante del “acontecimiento” pandemia –aunque en la nominación 

rigurosa al respecto correspondería hablar de un “desastre”, porque no abrió sino cerró el horizonte–

, que, sin embargo, ya estaba anticipada: en 2013 el profesor de Teoría y Arte Moderno en la 

Universidad de Columbia, Jonathan Crary, publicó un ensayo investigativo con el título 24/7. El 

capitalismo tardío y el fin del sueño. El planteo es nítido: desde la Revolución Industrial, es decir, 

desde fines del siglo XVIII en Europa y los Estados Unidos y, de a poco, en el resto del mundo, la 

relación con el sueño mutó significativamente respecto de lo que había sido en sociedades 

preindustriales. Básicamente las horas de sueño se redujeron cada vez más, al ritmo en primera 

instancia de que la urbanización y el alumbrado público lo hicieron posible, pero también de que las 

fábricas incorporaron turnos nocturnos para aumentar la producción. Pero ese tiempo se angostó 

aún más a partir de la creación de las señales de televisión, cosa que ocurrió inmediatamente después 

de la Segunda Guerra Mundial, otra componente podríamos afirmar de la “Gran Aceleración”; y, 

luego, en las últimas tres décadas con el desarrollo de la web y la revolución silenciosa en las 

telecomunicaciones y la digitalización… La llamada “sociedad del rendimiento” se lleva de mil 

maravillas con estas posibilidades. La web, lo sabemos bien, nos ofrece contenidos on line de todo 



 

tipo las 24 horas de los siete días de la semana. Y las redes nos habilitan a ver esto y aquello, a 

parlotear un poco más, a saber de la vida de una conocida o conocido que no vemos hace un montón 

de tiempo. ¿Por qué y, sobre todo, cómo dejar de jugar a tal juego si este sigue allí, si es tanto más 

atractivo, y fácil, que mucho de lo que se nos ofrece o podemos ofrecer? Todo en una lógica que es 

la del consumo expandido, permanente, como compulsión a estar conectados, con el estímulo de la 

ludificación de la existencia. Hacia 2018, el creador de Netflix ante una pregunta que le hacían por el 

temor frente a posibles competencias señaló que su único enemigo era el sueño, porque era lo que 

le ponía límite al consumo de lo que ofrece su plataforma. Estar conectados era una forma de habitar 

el aislamiento –y la depresión– sin poner en peligro la salud física de nadie, por lo tanto se extremó 

lo que ya venía ocurriendo. A mediados de la década de 1980, Fredric Jameson había advertido que 

en la nueva situación del capitalismo avanzado la colonización del inconsciente era uno de los 

terrenos que se avizoraba como más rentables. Lo ocurrido en las últimas décadas, y con vértigo, en 

los últimos años, prácticamente vuelve literal esta perspectiva de lucha por el sueño. 

El “shock de virtualización” que se ciñó sobre la vida de cada uno de nosotros durante la pandemia, 

e incluimos –obvio de toda obviedad– a nuestros alumnos, aun perteneciendo a clases distintas, con 

conectividad mejor o peor, etc., no hizo más que intensificar la situación preexistente. Permítannos 

una observación como profesores de 5to. año en la ciudad de Buenos Aires: el año pasado tuvimos 

varios alumnos que sencillamente padecían este problema, enorme dificultad para desconectarse 

cuando todo seguía encendido a su alrededor, y luego en la escuela lidiaban contra el sueño. Como 

pocas veces lo hemos visto. Este año la situación adquirió otros rasgos, menos excepcionales 

probablemente, pero pasó a ser notable que, en general, si pudiéramos sacar un promedio, el sueño 

se redujo de manera pareja. O sea, se diseminó el problema que, no cabe duda, conspira contra la 

atención, vuelve más leves las presencias. Exageramos: zombifica.  

Señala Byung Chul Han que la fotografía en su actual estado, como forma de comunicación virtual, 

es una forma de “fugar” del mundo. Se refiere a un síndrome conocido en Japón como el “síndrome 

de París” que consiste en la decepción de los turistas cuando luego de las tantas fotos, algunas de 

ellas de otros turistas, que habían consumido hasta el hartazgo, la ciudad real con su Tour Eiffel los 

decepciona. Para pensar a contramano de los optimismos fáciles, podría ser muy valioso trasladar 

esta hipótesis para diagnosticar lo que nos rodea, porque ¿cómo amonestar a quienes durante el 

tiempo largo de cuarentena con sus distintas fases quisieran “fugar”? Y Han escribe esto antes de la 



 

explosión de Tik Tok. Si hasta marzo de 2020 podíamos discutir a propósito de cuán apropiado era el 

argumento que decía que el celular se había convertido en una extensión –pero en una activa, no 

inerte– del propio cuerpo de nuestros alumnos, y de nosotros también, luego de ese acontecimiento 

no quedan dudas de que es así. Fugar de “una Tierra que va perdiendo su condición de mundo”, así 

lo escriben el antropólogo y la filósofa del Brasil, Viveiros de Castro y Deborah Danowski, en su libro 

¿Hay mundo por venir? Ensayos sobre los medios y los fines que en la Argentina se publicó en 2019.  

 

La pandemia y las generaciones 

Incorporemos una faceta más de la fractura que acarrea la experiencia 

contemporánea muy a propósito de la pandemia. El filósofo Jean Luc Nancy 

advirtió durante 2020, o sea, antes de la vacunación masiva –subrayemos: nunca 

en la historia se dio un proceso simultáneo, apenas con desfasajes, de vacunación 

masiva y global como el de 2021–, que estaba lejos de ser homogénea la vivencia 

de la amenaza del Covid 19. Hubiera podido referir a las disparidades de nación, 

continente o clase, pero puso el peso en lo generacional. La situación que nos 

afectó hasta hace pocos meses, de la que vivimos aún sus remezones, no revistió 

la misma gravedad para los adultos mayores de 60 años que para los jóvenes o los 

niños. “Es esto mismo lo que hace a los aspectos más novedosos y complejos de 

esta pandemia, lo que engendra tensiones entre generaciones, entre partidarios 

de una u otra manera de protección” (entrevista en revista ñ, 5 de diciembre de 

2020, “La palabra hombre se volvió extraña”) Sería engañarnos pensar lo contrario 

abastecidos de casos que siempre existen para contradecir y finalmente 

imposibilitar cualquier reflexión que parezca “incorrecta”. Por lo tanto, esta 

ruptura que se vivió, aún cuando no haya sido amplificada por discursos, es otra 

forma de la acentuación de la ruptura generacional, de consecuencias todavía 

poco claras.  

 

Sociedad de control y Antropoceno, en América Latina 



 

Ampliamos nuevamente el plano para llegar al escrito que probablemente fue pionero en advertir 

estas mutaciones que no han hecho más que ahondarse. Poco después de la caída, que en verdad 

fue resultado de una embestida, del Muro de Berlín, en 1990, el filósofo Gilles Deleuze publicó un 

breve escrito que sigue dando mucho que hablar, Posdata sobre las sociedades de control. En él 

diagnosticaba que se estaba siendo contemporáneo de la crisis de los espacios de encierro, de las 

instituciones llamadas de secuestro o disciplinarias, esas que tomaban las “vidas” para darles forma 

duradera, entre la familia y la fábrica, pasando por la escuela y el hospital. Estas instituciones habían 

empezado a chocar con formas de subjetividad y con nuevas perspectivas del capital, hasta tornarse 

excesivamente estáticas, fijas, por lo tanto innecesarias. Ahora bien, esta crisis no significaba la 

emancipación de todo poder sino la recaída en uno nuevo, gaseoso, omnipresente, que no lleva de 

espacio cerrado a espacio cerrado, sino que procede a través de un único movimiento, de una gran 

espacialidad. Todo a distancia, remoto, y nada formado de una vez y para siempre, todo en proceso. 

No se es maestro de una vez para siempre, no alcanza con el título o la investidura, sino que hay que 

revalidarlo permanentemente, incluso cada vez que entramos al aula. Pero plantea una duda 

Deleuze, a propósito de la validez del mismo modelo explicativo que está desarrollando, que no es 

precisamente menor: “El hombre ya no es el hombre encerrado, sino el hombre endeudado. Es cierto 

que el capitalismo ha guardado como constante la extrema miseria de tres cuartas partes de la 

humanidad: demasiado pobres para la deuda, demasiado numerosos para el encierro: el control no 

sólo tendrá que enfrentarse con la disipación de las fronteras, sino también con las explosiones de 

villas miseria y guetos.” Esas tres cuartas partes de la humanidad implican más que nada a nuestros 

países, a América Latina, o a lo que también se conoce como el Sur global.  

 

 

Algunas imágenes desde Argentina 

Imagen 1 

En el siguiente enlace pueden observar la obra “Exclusión”, del artista Pablo Suárez. 

Exclusión  

Imagen 2 

 

https://coleccion.malba.org.ar/exclusion/


 

SILENO EN LA ESTACIÓN DE FERROCARRIL 

Acostado de lado, con un codo incómodo 

apoyado en el cemento y la cabeza 

tirada hacia atrás, duerme. Rodillas dobladas, 

pies contra el culo, al aire la panza enorme, 

boca abierta al cielo, chata nariz. 

Esto es obra de dos o tres tetra-brik. 

Si fuera de museo de mármol expuesto estaría 

en un de Roma, Londres o París 

como ejemplo de arte helenístico. 

Y no le molestarían las moscas. 

 Sergio Raimondi, Poesía Civil. 2001 

 

Por último, a propósito de otro tema que se volvió enormemente inquietante durante estos últimos 

dos años, el del llamado Antropoceno –es decir, el acuerdo ya muy extendido entre científicos de 

diversas disciplinas alrededor de que nuestra forma de vida, humana y/o capitalista, infotecnológica 

también, ha generado una huella sobre la tierra tal como si se tratara de una fuerza geológica y que 

pone en peligro nuestra vida en ella–, Viveiros de Castro y Deborah Danowski, aun reconociendo el 

enorme esfuerzo del gobierno de Lula para sacar a 30 millones de brasileños de la pobreza, criticaban 

que solo hayan podido encontrar el camino para hacerlo a través de la “aceleración de la devastación 

del Amazonia y del Brasil Central, con el fomento del agronegocio de exportación de commodities, la 

explotación minera y la construcción de gigantescas centrales hidroeléctricas para alimentar la 

industria extractivista.” Mucho para pensar y discutir trae una afirmación como esta. Por lo pronto, 

digamos que entre nosotros el mundo contemporáneo implica subjetividades capturadas o 

entramadas por dispositivos técnicos, en especial de comunicación, junto con una naturaleza cada 

vez más reducida y comprometida, más situaciones de pobreza e indigencia que implican a 

multitudes sociales. 



 

En las próximas clases, tal como pueden verlo en el programa, continuaremos con estos temas pero 

ya enfocándonos en temas más precisos: el trabajo, el mundo y el futuro. 

Actividad 

Les proponemos volver sobre los siguientes materiales de la clase para elaborar un escrito breve en 

el que realicen una primera aproximación reflexiva a las problemáticas que abordaremos en el 

módulo:  

● Mirar la película alemana Good Bye, Lenin! (2003) dirigida por Wolfgang Becker teniendo en 

cuenta lo que esta primera clase plantea acerca de los fines tan estruendosamente declarados con 

la caída del muro de Berlín y los matices que esos diagnósticos fueron cobrando con el tiempo. Y 

pensarlos en relación a la situación que en ese mismo momento se vivía en otras partes del mundo. 

Les proponemos prestar especial atención al contexto local, a lo que estaba sucediendo 

en simultáneo en nuestro país y en la región. Como sugerencia, para nutrir esta comparación, 

pueden explorar las tapas de algún diario argentino de cualquier día del año 1989 (por ejemplo, en 

esta página https://tapas.clarin.com/). 

● Leer el texto de Gilles Deleuze “Posdata sobre las sociedades de control” que figura como 

bibliografía obligatoria reconociendo las características con que el autor identifica a las llamadas 

sociedades disciplinarias y de control. 

Incluyendo estos aportes, y otros desarrollados en el texto central de la clase que consideren 

relevantes, elaboren un escrito en el que reflexionen en torno a algunos de estos interrogantes 

iniciales: 

 

¿Cómo pensar nuestro tiempo? ¿Qué lo caracteriza? ¿En qué se diferencia de otras épocas? 

¿Qué está finalizando y/o qué ha comenzado? ¿Cómo se lo describe? ¿Cuáles de estas 

transformaciones se expresan en la escuela? ¿De qué modo nos atraviesan y desafían en tanto 

docentes? 

 

https://www.youtube.com/watch?v=qAVxPiG8Des&ab_channel=maspelis
https://tapas.clarin.com/


 

IMPORTANTE: Este escrito será retomado en el cierre del módulo como insumo para la producción 

del Trabajo Final.  

Pautas de presentación 

 

- Formato: Archivo Word nombrado como APELLIDO_A1Mundo 

- Extensión sugerida: 400 palabras. 

 

Criterios de evaluación: 

 

- Presentación coherente y justificada de sus primeras aproximaciones a los problemas que 

plantea el módulo.  

- Incluir de manera clara y explícita nociones o citas extraídas de los materiales de lectura y 

visionado de la clase.  

 

Material de lectura 

Deleuze, G. “Posdata a la sociedad de control”. Disponible en 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2242769 Fecha de consulta: 20 de septiembre 

de 2022.  

 

Bibliografía de referencia 

Arendt, H. (1996) “La crisis en la educación” y “La crisis en la cultura: su significado político y social” 

en Entre el pasado y el futuro: Ocho ejercicios de reflexión política. Barcelona: Península. 

Bauman, Z. (2000). Modernidad líquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

Becker, W. (2004). Good bye Lenin!: A film. Montreal: Seville Pictures. 

Crary, Jonathan. (2015). 24/7. El capitalismo tardío y el fin del sueño. Buenos Aires: Paidós 

Danowski. D y Vivieiros de Castro, E. (2019) ¿Hay mundo por venir? Ensayo sobre los miedos y los 

fines. Buenos Aires: Caja Negra. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2242769


 

Deleuze, G. (1990). Posdata sobre las sociedades de control en Conversaciones 1972-1990, Valencia, 

España: Editorial Pre-Textos 

Foster, Hal (2001). El retorno de lo real. La vanguardia a finales de siglo. Madrid: Akal. 

Han. B. (2014). En el enjambre. Barcelona: Editorial Herder. 

Halperin Donghi, T. (1994) La larga agonía de la Argentina peronista. Buenos Aires: Ariel 

Haraway, D. (2014). Manifiesto para cyborgs. Ciencia, tecnología y feminismo socialista a finales del 

siglo xx. Mar del Plata: Puente Aéreo. 

Hobsbawm, E. (1998) Historia del siglo XX. Barcelona: Crítica.  

Jameson, Fredric (1995). El posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado. Barcelona: 

Paidós Ibérica. 

Moulián, T. (1997). “El paraíso del consumidor” en Chile actual: anatomía de un mito. Santiago de 

Chile: LOM-ARCIS 

Nancy, JL. (2020) “La palabra hombre se volvió extraña”. Revista Ñ, 5 de diciembre de 2020.. 

Narodowski, M. (2013). Hacia un mundo sin adultos. Infancias híper y desrealizadas en la era de los 

derechos del niño. Actualidades Pedagógicas. doi:https://doi.org/10.19052/ap.2686 Fecha de 

consulta: 19 de septiembre de 2022. 

Postman, N. (2011) The dissapearance of childhood. New York: Vintage. 

Raimondi, Sergio. (2001). Poesía civil, Bahía Blanca: Vox. 

Shepard, S.(2010). El gran sueño americano. Buenos Aires: La página. 

Simons, M. y Masschelein, J. (2014). En defensa de la escuela. Una cuestión pública. Buenos Aires: 

Miño y Dávila. 

  

https://doi.org/10.19052/ap.2686


 

Créditos  

 

Autor: Javier Trímboli  

Cómo citar este texto:  

Trímboli, Javier (2022). Clase Nro.1: La experiencia contemporánea El mundo contemporáneo y sus 

transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

 

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 4: El mundo contemporáneo y sus transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes 

 

Clase 2: Alrededor del trabajo, derivas de la subjetividad 

 

Introducción 

Las transformaciones que se vienen sucediendo en el mundo del trabajo, es decir, en relación con 

esa práctica que tan relevante es en nuestro cotidiano y que tanta influencia ejerce sobre nuestras 

conciencias, tienen una importancia mayúscula, imposible de disminuir o disimular. Por supuesto, no 

se trata de que el trabajo haya llegado a su final como se declaró, sino que mutó respecto de lo que 

había sido. Incluso drástica fue la mutación, dramática también. A quienes lo tenemos, se nos cuela 

por rendijas antes inimaginables. Lo sabemos bien como docentes: dejó de ser una rareza responder 

consultas de estudiantes los domingos por la noche, o por el celular desde el tren. Mucho más aún, 

claro, a partir de la pandemia. Luego, por supuesto, están quienes con desesperación intentan 

remediar la falta de trabajo, su intermitencia y precarización; y unos podemos ser los otros según la 

temporada. O lo somos a través de nuestros hijos/as o alumnos/as que, con más o menos 

entendimiento, cargan con este peso, ya sea por lo que sus mayores experimentan como por lo que 

alcanzan a entrever para su futuro. Con un abanico de grises en el medio, la figura que compone el 

trabajo es otra que la que conocieron nuestros padres o abuelos. 

En esta clase pretendemos ubicarnos y pensar la intersección entre la situación contemporánea del 

trabajo y sus efectos en la conciencia, en las subjetividades o, como también se ha dicho, en el 

“carácter”. Y nos permitiremos, porque lo consideramos imprescindible, tomar perspectiva desde la 

historia. 

 

El trabajo como condición de lo humano 

Ingentes esfuerzos se invirtieron para que el “animal humano” aceptara que el atributo que lo define 

como tal, que precisamente lo humaniza, es su inclinación hacia el trabajo, inclinación en la que se 

combinarían predisposición y capacidad. Incluyeron esos esfuerzos renovadas catequizaciones, 



 

campañas militares, encierros y disciplinamientos. También mucho pensamiento, a la par que 

educación. Todo un arsenal desplegado durante siglos, entre el XVI y el XIX, o sea, desde el 

“descubrimiento”–o la invasión– europea de América hasta que otras “formas de vida”, las de los 

pueblos precolombinos así como, entre nosotros, las de los gauchos, fueron arrinconadas, 

desplazadas, suprimidas. “Formas de vida” en las que sin dudas el trabajo ocupaba un lugar, pero 

que no era el principal, que no se llevaba ni doce, ni diez ni ocho horas del día. Muy lejos de cualquier 

supuesta naturaleza, sino como resultado de un forzamiento que se aceleró con las necesidades de 

mano de obra de la Revolución Industrial. Al mismo tiempo, los inmigrantes que llegaron a América 

no fueron, como se pretendió, los europeos más y mejor adaptados al sistema productivo capitalista; 

sabemos que se soñó con ingleses, franceses y alemanes, tanto mejor si eran protestantes. Llegaron 

más que nada los que ese sistema productivo, ya sea por su dinámica propiamente económica o por 

resultantes políticas, expulsaba. Inmigrantes pobres del sur de Italia o de España, cuando no de 

Turquía, Siria o el este europeo. Luego de que resistieran mutuamente con los criollos sobrevivientes 

a veces con mucho de indio –cosa que se puede leer en Martín Fierro–, en la experiencia que los unía 

del trabajo, que era dura, difícil, llena de asperezas, fueron encontrando un mismo lenguaje. 

 

Recomendamos la lectura de la obra de teatro de Armando Discépolo, Babilonia. 

Una hora entre criados. Es de 1925 y ocurre por entero en una cocina de una 

mansión en Buenos Aires, entre “los de abajo” se dice un par de veces, que han 

llegado desde distintos puntos de Europa y desde las provincias. Aún no llegan a 

constituir un pueblo, pues las diferencias están muy por delante de una voluntad 

que se manifieste unida. Pero a su vez están en tensión con los de “arriba” que 

también son inmigrantes que han hecho fortuna y esconden sus orígenes. Las 

promesas de una Argentina económicamente pujante siguen vivas aunque 

empiezan a chocar con límites muy concretos. 

 

El trabajo en los treinta años gloriosos 

Salvo en coyunturas de crisis como la de 1930, trabajo en ese entonces no escaseaba, pero, eso sí, 

las condiciones en que ocurría lindaban con la superexplotación. Faltaban leyes y las que ya se habían 



 

aprobado pocas veces se cumplían. Se hablaba eventualmente de “derechos” pero estaban muy lejos 

de ser reconocidos. Esto fue así hasta que el poder del número y de la organización llegó a atemorizar 

a las clases dominantes que, también de acuerdo con las necesidades de la reproducción del capital, 

dieron lugar –aquí y allá– a una transformación sustancial de la relación entre el Estado y los 

trabajadores. Su resultante fue el Estado de Bienestar. La condición trabajadora, asumida y hecha 

carne individual y colectivamente, le otorgó una nueva identidad a las clases populares y, con ella, 

una inédita confianza. Aportamos una pequeña escena que nos llega del libro Doña María del 

historiador Daniel James: recuerda María Roldán, trabajadora de Berisso y dirigente del Partido 

Laborista, que el 17 de octubre de 1945, mientras una muchedumbre clamaba y esperaba a Perón 

en la Plaza de Mayo, mantuvo este diálogo con el presidente Farrell. “’¿Quién es usted, señora?’. ‘Yo 

soy una mujer que corto carne con una cuchilla así, más grande que yo, del frigorífico Swift.’ ‘Pero, 

¿quién es?’ ‘Me llamo María Roldán.’” A la pregunta por la identidad –la mujer en cuestión está a 

punto de dirigirse con sus palabras a la multitud y el general que es Farrell quiere saber quién 

protagonizará ese hecho que bordea el escándalo–, responde con una acción laboral y con el 

señalamiento de un instrumento de trabajo. Intimidante, se define por el trabajo y se nota que está 

repleta de buen orgullo. Solo después vendrá el nombre y el apellido, lo que indica el documento de 

identidad, lo “personal”. 

Para Eric Hobsbawm los años de plena vigencia del Estado de Bienestar, que van del final de la 

Segunda Guerra Mundial –o sea, son coincidentes en nuestras latitudes con la irrupción del 

peronismo– hasta mediados de la década del setenta, constituyen la “edad de oro del capitalismo”. 

Hay algún viso de ironía en esta caracterización, quizás porque el libro de Hobsbawm es de 1994, 

cuando se reveló que esa “edad” fue fugaz, pero el contraste con lo que la sucedió hace que se 

mantenga en pie. Se le viene prestando mucha atención a ese momento para pensar, en contrapunto, 

el mundo contemporáneo. En uno de los libros principales al respecto y al que de manera indirecta 

ya hacíamos referencia, La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del trabajo en el 

nuevo capitalismo, el sociólogo Richard Sennett traza la biografía laboral de un hombre al que llama 

Enrico, que transcurre durante esos años, los de la estabilidad del “largo plazo”, del trabajo como 

continuidad y “carrera”, de una vivencia del tiempo que no se le escapaba de las manos al trabajador. 

La coloca en oposición a la de su hijo, Rico, cuya experiencia laboral tiene lugar en los años ochenta 

y noventa del siglo pasado. 



 

 

Les proponemos que lean la introducción del libro La corrosión del carácter. Las 

consecuencias personales del trabajo en el nuevo capitalismo, y su primer capítulo 

titulado este libro, “A la deriva”, donde estas dos biografías laborales se 

entrecruzan. Presten especial atención a las “consecuencias personales” de un 

modo y otro de trabajo: ¿Cómo se definen/caracterizan la subjetividad en cada 

caso? ¿Es posible reconocer rasgos de estos modelos en nuestras propias biografías 

laborales "o en las biografías laborales de nuestros parientes mayores"? 

Casi al mismo tiempo, porque La corrosión del carácter es de 1998 y Modernidad Líquida de 2000, el 

también sociólogo Zygmunt Bauman, en el capítulo “Trabajo” de ese libro, entiende a la coyuntura 

que duró tres décadas –del ‘45 al ‘75– como el punto más alto de la “modernidad sólida” o del 

“capitalismo pesado”, en tanto sellaba “el compromiso mutuo” entre los trabajadores pero, sobre 

todo, entre el capital y el trabajo. Saben que se necesitan y por eso negocian y llegan a acuerdos, 

surcando y superando los conflictos. Vale añadir que fue el momento de mayor vigencia y potencia 

de las escuelas técnicas. Ambos textos desarrollan esta perspectiva desde un mundo que ya es muy 

parecido al nuestro, aunque queda para evaluar cuánto las desigualdades globales ponen en 

entredicho que hayamos compartido por igual y por entero, desde aquí en la Argentina y en nuestra 

América, ese mundo que por momentos añoran y parece un paraíso del que se ha caído. La mirada 

de Sennett, y a veces la nuestra también, está transida de melancolía por lo que se perdió, sobre todo 

cuando nos situamos frente al ya no tan nuevo paisaje laboral y social. En un libro de 2006 –La cultura 

del nuevo capitalismo–, Sennett describe sucintamente, con una imagen, la escena contemporánea 

afectada por la mutación del trabajo: “La fragmentación de las grandes instituciones ha dejado en 

estado fragmentario la vida de mucha gente: los lugares en los que trabajan se asemejan más a 

estaciones de ferrocarril que a pueblos, la vida familiar ha quedado perturbada por la exigencias del 

trabajo, y la migración se ha convertido en el ícono de la era global, con más movimiento que 

asentamiento.” A lo que nosotros podríamos sumar la obsesión por reciclar las viejas estaciones de 

tren; o los pueblos que con menguante actividad productiva se vuelven fantasmas. Concluye este 

sociólogo que “si uno tiene disposición a la nostalgia –¿y qué espíritu sensible no la tiene?–, solo 

encontrará en esta situación una razón más para lamentarse.” Se entiende esta mirada desde nuestra 

https://ruanorevuelta.files.wordpress.com/2016/11/sennet-r-la-corrosiocc81n-del-caracc81cter.pdf


 

relación actual con el trabajo –fragmentaria, a corto plazo, inestable, precaria, etc.–, incluso porque 

es válida desde nuestra experiencia argentina y latinoamericana. 

 

Invitamos a ver el docudrama de 1949/50 Recuerdos de una obrera. La historiadora 

Clara Kryger, en su libro Cine y propaganda, publicado en 2022, llama la atención 

sobre este, al que reconoce como docudrama por la mezcla de escenas 

documentales con otras de ficción que componen una narración. Durante mucho 

tiempo estuvo postergado, recién en 2021 el Archivo General de la Nación lo puso 

en circulación. No se sabe con precisión el año de grabación y tampoco quién fue 

su director. Por otra parte, es muy inusual para ese entonces, y no solo para nuestro 

país, que el relato sea el de una mujer obrera, precedida por una voz en off que 

parece expresar el marco que le proporciona el Estado.  

 

Triunfo y crisis del capitalismo 

Al calor de los derechos y las protecciones sociales que como nunca antes rigieron durante los años 

de vigencia del Estado de Bienestar, a la par de la participación cada vez más importante de los 

trabajadores en el PBI de las economías nacionales, se supuso que se estaba cerca de encontrar la 

solución definitiva para que nunca más el trabajo se viviera, o más sencillamente fuera, una pesadilla; 

para que se convirtiera en un aliado seguro de la humanidad redimida. Había señales que tornaban 

verosímil la suposición que hoy calificaríamos de utópica, pues se acarició esa ocasión liberadora de 

la alienación y de la explotación. “La definición del hombre como un ser que trabaja debe cambiarse 

por la del hombre como un ser que desea”, escribía el poeta mexicano Octavio Paz, en un ensayo 

vecino a las insurrecciones estudiantiles y populares del año 1968, que se dispararon en cantidad de 

ciudades del mundo, y que en la Argentina se continuaron en 1969 con una marca fuertemente 

obrera cuyo pico fue Cordobazo. Resuelto el trabajo, garantizado como una realidad inalienable y 

bajo control de las leyes y los derechos, era hora de darle lugar al deseo, palabra que irrumpe con 

fuerza en esa coyuntura. El deseo corría parejo con la libertad, con una vida más plena e intensa, a la 

vez que buscaba derretir los barrotes de la “jaula de hierro”, reducir la cantidad de horas frente a la 

máquina, ganar tiempo para una vida que también le abriera paso al ocio creativo. Ahora bien, 

https://www.youtube.com/watch?v=OiHcgdRrP_Q


 

pisando esa coyuntura y aplastando ese horizonte tan prometedor, la experiencia del trabajo empezó 

a resquebrajarse. Al ritmo de la crisis económica de mediados de los años setenta, disparada por el 

aumento del precio del petróleo y que suele entenderse como síntoma del agotamiento del régimen 

de producción fordista, el de la “era del compromiso mutuo”, cundieron los despidos y el 

redisciplinamiento. Subrayemos que esto fue prácticamente coincidente en nuestra historia con el 

golpe militar de 1976 que pretendió clausurar toda una época. Incluso que la dictadura de Pinochet 

que se inicia en Chile con el golpe de Estado contra el gobierno de Salvador Allende se la cataloga en 

las ciencias sociales como el experimento de vanguardia en la redefinición de las relaciones laborales. 

 

Sugerimos el visionado de la película Mundo grúa (1999), 

ópera prima del director argentino Pablo Trapero. En un 

registro que se acerca al documental, acompañamos al 

protagonista en un desencantador periplo en busca de una 

oportunidad laboral como operario de una máquina que no 

alcanza a dominar. En palabras de Trapero: “La película se 

llama Mundo grúa porque, más allá del hecho concreto de 

que el protagonista maneja una grúa, el título suena a 

cuelgue, y el Rulo está como medio colgado en el mundo.”  

Les proponemos detenerse en las transformaciones del mundo del trabajo que se 

retratan en este film y ponerlos en relación con las condiciones que se promueven 

en el docudrama “Recuerdos de una obrera”: ¿es posible trazar similitudes y 

diferencias entre ambas obras con el momento actual?   

Echemos otra luz: Hannah Arendt en La condición humana advertía sobre “el advenimiento de la 

automatización, que probablemente en pocas décadas vaciará las fábricas y liberará a la humanidad 

de su más antigua y natural carga, la del trabajo y la servidumbre a la necesidad.” Corría el año 1958 

y la introducción del libro está dedicada a sopesar los significados que bullían en el hecho descomunal 

de los primeros satélites lanzados al espacio. Ambas cuestiones aún parecían presagiar la realización 

de la “utopía”, pues al romper ataduras señalaban la posibilidad de una emancipación sin límites. 

https://www.museodelamemoria.gob.ar/uploadsfotos/mundo_gr__a-500.jpg


 

Arendt, sin embargo, veía a las dos cosas con otros ojos. “Nos enfrentamos con la perspectiva de una 

sociedad de trabajadores sin trabajo, es decir, sin la única actividad que les queda. Está claro que 

nada podría ser peor.” Lo que siguió a la crisis de mediados de los setenta fue una nueva inyección 

de capital y tecnología en el proceso productivo que permitió ahorrar en mano de obra y, de paso, 

desarticular lo que los trabajadores habían aprendido desde que se los había emplazado en esa 

posición. A moverse por la topera, diríamos con Deleuze y su Posdata sobre las sociedades de control 

- una de nuestras primeras lecturas en estas clases-, a no dejarse atenazar por el trabajo y los espacios 

de encierro. Una posición, la trabajadora, fue desplazada, herida por las transformaciones en el 

proceso productivo y en la legislación. La aparición masiva y sostenida, ya no momentánea, de 

trabajadores altamente precarizados o desocupados, puso otro elemento fundamental del paisaje 

social transformado. 

 Informática, robotización y “disminución de costos”. La desesperación cundió y hubo cantidad de 

luchas con ánimo de resistencia que las más de las veces fueron doblegadas. Los mineros ingleses, 

por ejemplo, quisieron impedir a mediados de los años ochenta que cerraran las minas, sus fuentes 

de trabajo. Del otro lado tenían a Margaret Thatcher, la “dama de Hierro”, que era muy bien conocida 

en nuestro país. “Se refería a los mineros como el ‘enemigo interno’, con el mismo lenguaje con que 

había hablado poco antes del enemigo exterior durante la guerra de las Malvinas.” (Historia mínima 

del neoliberalismo, Fernando Escalante Gonzalbo) Con mucha menos repercusión, en Bolivia ocurrió 

algo muy similar en 1986, cuando cerró la COMIBOL –el ente que administraba las minas del Estado, 

creado en 1952– y, por lo tanto, perdió articulación el proletariado minero, principal protagonista de 

la historia popular de ese país en el siglo XX. Quien luego sería vicepresidente de ese país hermano, 

nos referimos a Álvaro García Linera, ha escrito sobre esa dramática situación y propone que esa 

experiencia de trabajo fue lo más moderno que conoció Bolivia y proveyó de una identidad colectiva 

poderosísima a quienes se hundían en los socavones. El mandato de la época señaló que había que 

aceptar la “flexibilización”, palabra que se puso tan de moda como, más cerca en el tiempo, el elogio 

del “emprendedurismo”. Quizás suene a simplificación, pero ambas expresiones parecen animadas 

tácitamente por el “sálvese quien pueda y cómo pueda”. Fue así que arremetieron las acusaciones 

de una parte de la sociedad –la que tiene trabajo y está integrada a través del consumo, pero a veces 

también la que apenas conoce el trabajo informal y mal remunerado–, sobre la otra, achacándole 

indolencia, cuando no vagancia.  



 

Lo cierto es que ni en América Latina, ni tampoco en Europa y los Estados Unidos, hay trabajo tal 

como se lo había conocido, para el conjunto de la población. Pero tampoco del nuevo: aun si 

dejáramos de lado todos los cuestionamientos que nos merece la precarización que suele imperar 

en los servicios de delivery, aun si decidiéramos amigarnos con lo que producen los youtubers, es 

evidente que ni una ni otra alternativa –tampoco las dos juntas– se acercan siquiera a solucionar este 

enorme problema. Hoy vivimos en relación con el trabajo una ya conocida zozobra y en parte –sólo 

en parte– nos acostumbramos a tratar cotidianamente con ella. Se suponía que era pisar sobre 

seguro, porque incluso el capitalismo iba a precisar del pleno empleo, también porque nos habíamos 

convencido de que el trabajo le daba forma y estatuto a nuestra personalidad. Desde hace un tiempo 

que es arena movediza. En diálogo con la clase anterior, digamos que el mundo contemporáneo 

encuentra uno de sus perfiles en relación con este fin, el del trabajo “sólido” o entendido como 

compromiso asumido y con garantías de una vez y para siempre. Al mismo tiempo, de este lado del 

umbral, percibimos que el trabajo subsiste, pero escasea y deja a muchas y muchos afuera; está 

omnipresente o aparece y se va. Si incluimos el deterioro de los salarios, fenómeno que sólo se 

interrumpió luego de la crisis de comienzos de siglo XXI, la del 2001, el cuadro se hace aún más 

inquietante. Siempre en riesgo, constituye una de las más relevantes incertidumbres que acechan. 

Por lo tanto, “la edad de oro del capitalismo” –o los “treinta gloriosos años– y el Estado de Bienestar 

se vuelven quizás más presente que nunca, porque se han ausentado. Nuestra época ronda este 

vacío. 

Nos preguntamos por las figuras que suceden al trabajador en la centralidad que supo ocupar en el 

escenario social. Como habrán podido ver, en el análisis comparativo de Sennett el hijo de Enrico, un 

abnegado trabajador sindicalizado, asciende socialmente, gracias a los beneficios y esfuerzos de sus 

padres estudia en la universidad y pasa a codearse con las clases acomodadas. Pero, así y todo, la 

insatisfacción con la nueva situación está a la orden del día. Cambia de trabajo –de casa y de ciudad 

en la que vive– muy frecuentemente, apenas tiene tiempo para estar con sus hijos que prácticamente 

no cuentan con su presencia. Pero el motivo principal de padecimiento parece ser que no puede 

hacer de su experiencia una fuente de legitimidad ante ellos, nada puede emanar como sabiduría 

aprendida que se transmite de generación en generación porque lo único constante ha sido el 

cambio, el no haber echado raíces, un compromiso siempre leve con cada empresa en la que trabajó. 

Ni siquiera la traición es la figura que cataloga su comportamiento, es algo menor. Bauman alude a 



 

esta situación ironizando con la imagen de lo que era el vínculo amoroso que llegaba a definirse por 

siempre, mientras que el mundo contemporáneo ante todo conoce relaciones que se asumen desde 

sus inicios como momentáneas. Sin exacerbación de celos, sin dramas amorosos. Mencionamos el 

planteo de Sennett porque es muy útil, pero en la Argentina el trastocamiento último en el mundo 

laboral no produjo ascenso social, más bien todo lo contrario. Es decir, el malestar o incluso el dolor 

de Rico existe, pero no ya con el aliciente de un vida más holgada y confortable económicamente, 

sino al revés. Por lo menos no es esta la resultante principal. 

Volviendo ahora sí a la pregunta, en primer lugar, deberíamos decir que la relación con el trabajo se 

ha vuelto tan variada y fragmentada que estalló la relativa homogeneidad que brindaba esa 

experiencia fundamentalmente para las clases populares. El sociólogo Juan Villarreal propone, con 

muchos cuadros y números, que la sociedad argentina previa a la dictadura que se inicia en 1976 era 

una sociedad “altamente homogénea por abajo” y “altamente heterogénea por arriba”. La condición 

primera estaba dada por la relevancia de la clase trabajadora industrial, cosa que diferenciaba su 

estructura económica y social de los restantes países de América Latina. El exitoso proceso de 

sustitución de importaciones, así como los distintos apuntalamientos a políticas de carácter 

desarrollista, le habían dado esta presencia a la clase obrera industrial, lo que permite entender el 

peso histórico de gremios como la UOM –de trabajadores metalúrgicos– o de SMATA –de 

trabajadores mecánicos de empresas automotoras–, que a la vez forjaron la identidad del primer 

peronismo. La política de “desindustrialización” de la dictadura y la primacía que adquirió el capital 

financiero no perseguía tan solo ni principalmente objetivos económicos, sino que tenía el propósito 

de incidir transformando, astillando esa “homogeneidad por abajo”. Al mismo tiempo, logró un nivel 

de unidad “por arriba”, de entrecruzamiento y fusión de intereses, inédito. El escrito de Juan 

Villarreal titulado “Los hilos sociales del poder” es de 1985, cuando apenas se percibía la magnitud 

de esta transformación. Destacada de la nueva heterogeneidad propiciada con éxito por la dictadura 

a los “cuentapropistas”, una fractura en la experiencia trabajadora, un repliegue sobre lo individual. 

 

Consumo y endeudamiento 

Con ánimo de acercarnos a un modelo, o de continuar con él, se podría argüir que una de esas figuras 

quizás central, que sucede o eclipsa a la del trabajador, es la del consumidor. Sin dudas es necesario 



 

el modelo, reviste utilidad ejercitar con él ya que ayuda a cartografiar y le da algo de legibilidad a lo 

que está presente, ahora, de este lado de la línea de transformaciones que, además, no se detienen. 

De este lado del umbral, como si se tratara de lo que llegó para quedarse al menos por un rato. 

Apelamos nuevamente a Zygmunt Bauman: algunas ideas planteadas al respecto en Modernidad 

líquida, un par de años antes las había plasmado en Trabajo, consumismo y nuevos pobres, en 

especial en el capítulo que lleva por título “De la ética del trabajo a la estética del consumo”. La nueva 

época, el nuevo pliegue del capitalismo, ya no habilita ni celebra al trabajador que encarna esa ética 

que Max Weber célebremente ligó con el protestantismo, ética que postergaba el instante 

placentero del consumo, la momentánea satisfacción, en pos del ahorro y del progreso, que aceptaba 

la dedicación continúa a una misma labor, que incluso valoraba la rutina con sus saberes y disciplinas. 

La consumación de la actividad laboral pasó a ser la práctica del consumo que, expandida, se 

constituye como una experiencia estética en puro presente.  

En sintonía con este planteo, el también sociólogo y politólogo chileno Tomás Moulián deja en claro 

que en el Chile que nace de la larga dictadura de Pinochet –brutal corte en su historia que no duda 

en catalogar como una revolución tan regresiva como modernizadora– el desplazamiento en 

cuestión, del trabajo al consumo, acentúa cuál es la práctica que, en un presente gris, sin un horizonte 

abierto de expectativas, permite alcanzar algún grado de satisfacción e identidad. El libro se llama 

Chile actual: anatomía de un mito, es de 1997 y de inmediato después del levantamiento de octubre 

de 2019 fue subrayado como uno de los libros críticos fundamentales respecto de la dictadura, así 

como de los gobiernos postdictatoriales que, Constitución de 1980 mediante, la sucedieron. La 

derrota política de los trabajadores con el golpe del ’73 que derriba al gobierno socialista de Allende, 

seguida de la transformación del mundo laboral vía flexibilización y altas tasas de desempleo, implicó 

la fragmentación y la dispersión de los procesos productivos, cosa que supuso la reducción drástica 

del poder de los sindicatos. El conjunto de este proceso hace disminuir sensiblemente la posibilidad 

de que alrededor de la experiencia del trabajo se construya, para decirlo de nuevo con Sennett, 

carácter. O que la subjetividad salga vigorosa de ese trance.  

 Moulián sostiene que el mecanismo fundamental que permite el encumbramiento del 

consumo –en tanto consumismo– es la deuda. En un trabajo apenas posterior, El consumo me 

consume, define al consumismo como una práctica que es tal porque excede al mecanismo de 

retribución salarial clásico, que obliga al endeudamiento. Los consumos que con anterioridad estaban 



 

garantizados por pautas salariales que el Estado fijaba y legislaba –incluso tomando partido a la hora 

de establecerlas–, en la nueva circunstancia conllevan al endeudamiento. Con los ojos de hoy, eran 

consumos básicos, sencillos, previos a la explosión que los ha expandido y diversificado y que los hace 

ocupar, como se suele decir, las 24 horas de todos los días. Pero en el caso chileno, la magnitud que 

adquirió la readecuación del Estado a las coordenadas del neoliberalismo condujo, por ejemplo, a un 

proceso violento de privatización de la educación, que brinda ese “servicio” solo a aquellos que 

pueden pagarlo, lo que constituyó una de las razones centrales del endeudamiento de la población. 

A la par, se multiplicaron las ofertas de tarjetas de crédito, tarjetas de consumo en grandes tiendas y 

préstamos de todo tipo. Para Moulián se trata del surgimiento del ciudadano credit card. “Paraíso 

del consumidor” es el título del capítulo que en especial nos interesa. El shopping es el nuevo templo 

que, además, fortalece la ficción de la igualdad que se practica en el “paseo de compras”. Y ante la 

ausencia de otras gratificaciones, de otros “cielos”, es incuestionable que convenza el que ofrece el 

consumo. Si el trabajo ya no promete ni deja atisbar ningún paraíso, el consumo toma la posta e 

incluso lo realiza a través de gratificaciones que, inevitablemente, tienen una duración acotada. El 

caso chileno se lleva así muy bien con la propuesta de Deleuze, el “hombre encerrado” reemplazado 

por el “hombre endeudado”. O conviviendo. Exitoso como pocos países en América Latina en la 

aplicación del neoliberalismo, se aleja Chile de la fórmula de tanta riqueza del escrito de Deleuze, 

que advierte que la pobreza reinante en buena parte del mundo impide el funcionamiento de la 

deuda y del control. No obstante, quizás sea su posición latinoamericana lo que permite que Moulian 

subraye notablemente que el gran problema es el de la desafiliación social. Se pregunta cómo sigue 

habiendo sociedad cuando el Estado abandona a manos del mercado la regulación de la vida; y la 

respuesta es a través de la deuda y del consumo. Es decir, más injusta, pero es una sociedad. 

En lo que hace a la cuestión de la identidad, citamos el escrito de Maristella Svampa que forma parte 

de la bibliografía no obligatoria –“Identidades astilladas”-, que nace de una investigación de campo 

realizada en la segunda mitad de la década de los noventa y que plantea la situación de distintas 

generaciones de obreros que trabajan en una fábrica metalúrgica. Deja ver de qué manera la 

generación más joven de trabajadores, aunque comparta las condiciones de vida y explotación con 

sus mayores, construye su identidad mucho más en relación con la música que con la experiencia 

laboral. La música, además –o superponiendo significados-, es el heavy metal, el rock pesado. Esto 

no quiere decir que no activen gremialmente, que no reclamen, que no se sumen a la lucha, pero lo 



 

hacen de una manera distinta, más episódica y discontinua, con distancia desconfiada del sindicato, 

así como del texto político de mayor aliento. En estallidos. Se podría decir, en este caso, que el 

“consumo cultural” –el de la música heavy- es el alimento de una identidad. Pero por todo lo que 

confluye en la situación de los trabajadores de las generaciones más jóvenes, este estudio de Svampa 

logra, cosa que habla muy bien de él, producir cierta insatisfacción ante lo que nombraríamos tan 

solo como consumo. Se impone entonces la impresión de que el nombre “consumidor” es demasiado 

limitado, demasiado vago y generalizador, para definir o al menos rozar el sentido de vidas que, 

también es cierto, ya no se miran a sí mismas como fundamental ni únicamente trabajadoras. Con el 

nombre trabajador era mucho lo que quedaba abarcado, incluso una proyección política que, sin ser 

lineal, enfilaba hacia un cuadrante. Un hombre o una mujer se podían definir, presentar a sí mismos 

como trabajadores. En su reverso, no podría pasar lo mismo con el nombre “consumidor”. Hay un 

malestar en el nombre que se revela insuficiente. No obstante, y entendemos que esto es 

fundamental, no hay comparación posible entre lo que produce por un lado el trabajo como 

identidad y por otro el consumo. Imposible que de esta nueva práctica tan visibilizada y celebrada 

surja una figura que entre otras cosas pueda proponer una forma de vida superadora para el conjunto 

social. 

 

Nuevos pobres 

La otra figura que sintética y también modélicamente tendríamos que mencionar es la del pobre. 

Está a punto de despuntar esta palabra en algunos de los textos que más nos interesan sobre el tema 

al que nos venimos abocando, pero notablemente se lo prefiere evitar. Imposible no ver una decisión 

teórica y política al respecto. Antes de explicitar el propósito de esta decisión, digamos que, así como 

en el análisis de Moulián, muy atento a Chile, el acento está puesto en la deuda y en el consumo, en 

un análisis como el de Denis Merklen en Pobres ciudadanos (2006), atenido a lo ocurrido en la 

Argentina, con la descomposición de la sociedad salarial en los años noventa y la retirada del Estado 

incluso de la ayuda social, se destaca que lo que se produjo fue un “proceso de empobrecimiento y 

de desafiliación masivo”. La destrucción de buena parte del aparato productivo y la redisposición de 

otra parte vía automatización, produjo desocupación en masa, es decir, el trabajador pasó a ser un 

desocupado, y sólo para sectores de la clase media funcionó el endeudamiento que la hizo engrosar 

las filas del consumismo. Ante semejante abandono y desestructuración, el repliegue a las formas 



 

que ofrecía el barrio fue una de las estrategias de supervivencia de las clases populares. Y a partir de 

1996 desde esa posición se inició un proceso de movilización social que añadía una nueva táctica al 

repertorio de luchas de las clases populares, el piquete. Esto llevó al punto más alto en los años que 

rodearon bien de cerca al 2001. Se trató, al decir de Merklen, de demandas por trabajo que, se sabía, 

se encauzaban alrededor de la ayuda social. Se sabía porque la generación de trabajo asalariado, si 

es que tal cosa puede ocurrir, no es algo que se invente por un par de medidas. Y las condiciones de 

abandono, pobreza y precarización precisaban de respuestas inmediatas. Sin dudas esto era nuevo, 

en su magnitud, pero había situaciones en nuestro pasado que permitían trazar que nuestra historia 

nunca había estado libre de la intemperie; o protegida por completo de ella. Pensemos, sino, en lo 

que quedó expresado en la serie de Juanito Laguna, creada por el artista plástico Antonio Berni entre 

finales de los años cincuenta y comienzo de los sesenta, para tener una pregnante presencia en 

nuestra imaginación cultural. O sea: la figura del pibe pobre, desasistido, que se inscribió más 

potentemente en nuestra sensibilidad, procede de los “treinta años gloriosos”, del momento de 

vigencia del Estado de Bienestar. 

Ahora sí, el malestar con este otro nombre, con la palabra “pobre”. Un capítulo de su libro Merklen 

lo titula “Una alquimia al revés o cómo convertir trabajadores en pobres”, porque dejar de nombrar 

trabajadores –o trabajadores desocupados como decidieron hacerlo los movimientos que los 

nuclearon sobre todo entre fines de los noventa y principios de los 2000, los MTD– fue una 

potentísima operación de sentido, de política de la más vasta. La primera vez que salta a las grandes 

estadísticas es en 1980 cuando el INDEC construye un “Mapa de la pobreza”. Así, mientas el 

terrorismo de Estado se había ensañado con la clase trabajadora y obstaculizaba la agremiación y el 

funcionamiento de los sindicatos, la “pobreza” -como un fenómeno casi natural, neutro, un mal que 

sucedió-, pasa a estar en el listado de los temas que se quieren atender en busca de una solución. 

Esto, dice Merklen, muy en relación con los organismos internacionales que también en esa 

coyuntura de contundente reformulación del capitalismo, colocan a la pobreza entre sus prioridades 

a combatir. De repente, los trabajadores –en vías de una mayor precarización, flexibilización, sino del 

desempleo– son compelidos a “descubrirse” como pobres. Que es casi lo mismo que hacerlos 

declinar de su condición de sujetos. De este modo, en 2000, el Banco Mundial enunciaba que 

“nuestro sueño es un mundo libre de pobreza”. 



 

Las clases populares, desasistidas, al borde de la desafiliación social, pasan a comportarse con las 

tácticas del “cazador”: esta es otra hipótesis de Denise Merklen. Mientras que el trabajador es 

sedentario, una y otra vez recorre el mismo surco; carente de trabajo, el desocupado o precarizado 

está al acecho, a la caza de oportunidades. La coyuntura del 2001 puso de relieve una situación en la 

que la supervivencia, de una o de otra forma, obligaba a trabajar con restos, con sobras, que no son 

sólo materiales sino también simbólicas, ideológicas y políticas. Cosa que aún hoy nos define. 

 

Sueño y reparación 

 

Como ciertos motores de nafta, el operario 

se alimenta de sopa, una porción de papas 

hervidas, un sangúche de milanesa y dos 

frutas que pueden ser naranjas o manzanas. 

Todo esto sobre una bandeja de telgopor 

envuelto en nylon. Además un vaso plástico 

y una serie de jarras con jugo o agua 

en forma regular dispersas sobre la mesa. 

Si bien el menú no se repite en forma exacta 

día a día, semana a semana, mes a mes, 

ciertas vitaminas dominan la composición. 

El paladar de cada uno de los comensales 

se adapta a un sistema de sabores y pesos 

que varía según el grado de importancia 

de la empresa y la calidad de la licitación. 

Quienes se dedican a proveer las raciones 



 

saben sin duda que no conviene generar 

somnolencia (usualmente modorra o fiaca), 

aunque es posible que un sueño limitado 

de entre veinte o treinta minutos, la cabeza 

caída sobre el respaldar, sueltos los brazos 

a ambos lados de la silla, permita renovar 

las fuerzas del cuerpo con un plus de eficacia. 

Con una pala en la mano a punto de ser 

hundida en el montón de tierra, el operario 

se asemeja desde muy lejos a la máquina 

que hace lo mismo aunque con rapidez 

mayor y en mayor cantidad. El sol, la lluvia 

y la acción constante también debilitan 

el artefacto e imprimen marcas notables 

no sólo en la carrocería sino en el sistema 

de transmisión y aún en el motor mismo; 

su siempre inminente vejez, sin embargo, 

se mide menos por progresivas deficiencias 

que por la aparición de un nuevo modelo 

de funcionalidad más amplia y costo más bajo. 

 

Sergio Raimondi, Poesía Civil. 2001 

 

Cierre 



 

Todas estas transformaciones no pueden sino repercutir en las escuelas y en cada una de las aulas, 

donde la tarea es la transmisión de la cultura, es la educación, pero donde se expresa invariablemente 

la sociedad y sus crisis. Aunque nuestro trabajo, en su sentido estrictamente social y económico, siga 

siendo similar al de maestras y maestros en las décadas de los sesenta o setenta, la biografía laboral 

previa de cada una y uno de nosotros, incluso por nuestras situaciones familiares, ya es muy otra. 

Por supuesto, en lo que hace a nuestros chicos y chicas, a sus padres o a los adultos que los cuidan, 

sus conciencias –subjetividades o caracteres– mucho le deben a esta mutación mayúscula en el 

mundo del trabajo. De modo que los educadores nos encontramos ante la extrañeza de por un lado 

reconocernos, con guardapolvo blanco, con rituales y muchas veces también en los mismos edificios, 

que colegas que ejercieron esta profesión hace 60 ó 70 años, cuando el mundo era otro. Y, al mismo 

tiempo, nos sabemos rodeados por circunstancias que nada saben de seguridad, de estabilidad, de 

largo plazo. Nuestra propia subjetividad está situada en este tembladeral. Ya lo decíamos pero ahora 

le damos tono de pregunta: ¿de qué manera influye en quienes día a día nos ven y escuchan en el 

aula, cuando hacemos todo por transmitirles conocimientos y cultura, la realidad y el drama del 

trabajo? ¿En cuánto estas circunstancias los determina acrecentando el desafío que implica la 

educación? La pregunta apunta a mensurar, porque no hay duda que, aunque no lo perciban 

plenamente -cosa que también nos pasa a nosotros sumergidos en la vorágine cotidiana-, los influye 

y no poco. Puesto que el sostén del trabajo como pilar sólido de la existencia humana volvió inteligible 

y hasta deseable al futuro que nacería de sus redes, abrimos otra interrogación ya en relación con lo 

que abordaremos en la última clase: ¿cómo se entrelaza la vivencia de la precarización de laboral, de 

la falta del trabajo o incluso la del agobio que produce que se filtre por todos lados, con su proyección 

sobre el futuro, en qué medida no la condiciona obstaculizándola? 

 

Actividad 

Luego del desarrollo de esta clase les proponemos volver sobre la lectura de la introducción y el 

capítulo “A la deriva” del libro La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del trabajo en 



 

el nuevo capitalismo, del sociólogo Richard Sennett. También tendrán que optar por realizar el 

visionado de la película “Mundo Grúa” o volver sobre el docudrama “Recuerdos de una obrera”. 

A continuación, participen en el foro “Biografías laborales” que propone un intercambio al estilo de 

un juego de postas en el que cada publicación se entrelazará con la de otro/a colega. La idea es hacer 

avanzar la reflexión de modo colectivo proponiendo, a partir de nuestra experiencia, matices e 

interrogantes al planteo de Sennett.  

Para dar inicio al juego su tutor/a compartirá una primera publicación proponiendo una relación 

entre alguna de las ideas que desarrolla Sennett y una de las piezas audiovisuales incluidas en la clase. 

Quién intervenga a continuación deberá leer con atención el posteo previo y realizar un aporte 

significativo a la producción del/a colega para luego proponer a su vez una nueva reflexión que 

ponga en diálogo alguna cita extraída del texto de Sennett con las ideas que se desprenden de, al 

menos uno, de los videos.  

Les acercamos un conjunto de preguntas que pueden orientarlos/as para pensar esa relación entre 

los planteos de Sennett y las distintas situaciones que retratan los videos: 

 

 
Para tener en cuenta:  

● en su intervención, mencionen el nombre de la persona cuya publicación 

están comentando; 

● identifiquen con claridad las citas que extraigan de Sennett entre 

comillas; 

● extensión recomendada para la cita textual que incluyan: 50 palabras; 

https://www.youtube.com/watch?v=OLyafD2rVvo
https://www.youtube.com/watch?v=OiHcgdRrP_Q


 

● extensión recomendada para la reflexión personal que elaboren: 200 

palabras. 

 

 

Material de lectura obligatorio 

Sennett, R. (2000). La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del trabajo bajo el nuevo 

capitalismo. (Introducción y “A la deriva”) Barcelona: Anagrama. Disponible en 

https://ruanorevuelta.files.wordpress.com/2016/11/sennet-r-la-corrosiocc81n-del-

caracc81cter.pdf Fecha de consulta: 20 de septiembre de 2022. 

 

Referencias bibliográficas 

Arendt, H. (2012) La condición humana, Buenos Aires: Paidós. 

Bauman, Z. (2000) Modernidad líquida. México: Fondo de Cultura Económica. 

Bauman, Z. (2000) Trabajo, consumismo y nuevos pobres. Barcelona: Gedisa. 

Deleuze, G. (1990). “Posdata a la sociedad de control”. Disponible en 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2242769 Fecha de consulta: 20 de septiembre 

de 2022.  

Discépolo, A. Babilonia. Una hora entre criados. (1925) 

Escalante Gonzalbo, F. (2015) Historia mínima del neoliberalismo. México: El Colegio de México. 

Hobsbawm, E. (1998) Historia del SXX. Barcelona: Crítica. 

https://ruanorevuelta.files.wordpress.com/2016/11/sennet-r-la-corrosiocc81n-del-caracc81cter.pdf
https://ruanorevuelta.files.wordpress.com/2016/11/sennet-r-la-corrosiocc81n-del-caracc81cter.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2242769


 

James, D (2004) Doña María. Historia de vida, memoria e identidad política. Buenos Aires: 

Manantial. 

Kriger, C. (2021) Cine y propaganda. Del orden conservador al peronismo. Buenos Aires: Prometeo. 

Merklen, D. (2006) Pobres ciudadanos Las clases populares en la era democrática. (Argentina 1983-

2003). Buenos Aires: Ed. Gorla. 

Moulián, T. (1997). “El paraíso del consumidor” en Chile actual: anatomía de un mito. Santiago: 

LOM/Arcis 

Paz, O. (1968). “Crítica de la pirámide” en El laberinto de la soledad, Madrid: Cátedra.  

Raimondi, Sergio. (2001). Poesía civil, Bahía Blanca: Vox 

Recuerdos de una obrera. Cortometraje de ficción política producida por el Servicio Internacional 

Cinematográfico Argentino a comienzos de la década de 1950. Archivo General de la Nación. 

Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=OiHcgdRrP_Q Fecha de consulta 20 de 

septiembre de 2022. 

Svampa, M. (2009) Identidades astilladas: De la patria metalúrgica al heavy metal” en: Desde abajo: 

La transformación de las identidades sociales. Buenos Aires: Biblios. 

Sennet R. (2006) La cultura del nuevo capitalismo. Barcelona: Anagrama. 

Sennett, R. (2000) La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del trabajo bajo el nuevo 

capitalismo. Barcelona: Anagrama. 

Trapero, P. Mundo grúa (1999). Argentina.  

Villarreal, J: (1985) “Los hilos sociales del poder”. En: Crisis de la dictadura argentina: Política 

económica y cambio social 1976-1983. Jozami, E; Paz, P; Villarreal, J. Buenos Aires: Siglo XXI. 

 

 

Créditos  

 

Autor: Javier Trímboli  

Cómo citar este texto:  

https://www.youtube.com/watch?v=OiHcgdRrP_Q


 
Trímboli, Javier (2022). Clase Nro.2: Alrededor del trabajo, derivas de la subjetividad. El mundo 
contemporáneo y sus transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes. Buenos Aires: Ministerio de 
Educación de la Nación.  

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 4: El mundo contemporáneo y sus transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes 

 

Clase 3: La noción de mundo 

 

Introducción 

En esta tercera clase, vamos a hacer foco sobre una palabra muy usada, que repetimos en infinidad 

de conversaciones, de modo coloquial aunque casi siempre con tono grave, y que se encuentra en el 

título mismo de este seminario. Se trata de la palabra “mundo” a la que, desde ya, le otorgaremos un 

sentido mayor, otro espesor. O sentidos mayores, espesores, en plural. Teniendo en cuenta una de 

las dos perspectivas que desplegaremos, nos interesa especialmente este movimiento –de la palabra 

al concepto podríamos decir– porque consideramos, y no estamos solos en esto, que la cualidad más 

propia del trabajo docente, entonces, eso que en la primera clase denominamos con alguna 

prevención “su esencia”, solo se puede definir en relación con el “mundo”. Si en la clase anterior, al 

preguntarnos y pensar sobre la situación del trabajo en la época contemporánea, no temíamos 

englobar al trabajo docente bajo unos rasgos generales que involucran de una u otra manera al 

conjunto de la actividad laboral, en este otro momento, aunque no recarguemos todas las tintas en 

el punto, iremos sobre lo que le es más propio de él, lo que lo distingue. Que la tarea docente 

encuentre su mayor singularidad por la relación que traba con el “mundo”, por lo que hace con él, no 

impide, todo lo contrario, reconocer que la problemática del “mundo” ejerce una enorme influencia 

sobre el conjunto de la experiencia humana, desde siempre, pero más aún en un presente que ya es 

largo, que es de los extendidos en el tiempo. 

Probablemente hayan adivinado pronto, y no por casualidad sino como resultado del desarrollo de 

esta Actualización, que cuando decíamos que “no estamos solos” a la hora de ligar la tarea del 

maestro y la maestra con el “mundo”, aludíamos a Hannah Arendt y, a través de ella, a pedagogos 

como Jan Masschelein, Maarten Simons y Philippe Meirieu. En efecto, en esta clase ocupará un lugar 

central la reflexión que esta pensadora fundamental del siglo XX ensaya sobre la cuestión del 

“mundo”: en términos generales y bien abarcativos, así como enlazada con la cualidad más propia del 

trabajo docente. Ahora bien, junto con la indagación y los problemas que Hanna Arendt nos propone 

–y que pueden ser fechados, de acuerdo con su enunciación primera, entre finales de la década de 



 

los cincuenta y los primeros años sesenta–, le daremos lugar a otra tematización del “mundo”, una 

que lo aborda en tanto Tierra, o como una nueva e imprescindible vinculación con ella, que si bien en 

algunos aspectos ya estaba introducida por Arendt, pues latía en sus argumentos, solo en las últimas 

décadas, es decir, en estas primeras del siglo XXI, adquirió un peso muy propio. Esta otra aproximación 

se vincula directamente con las preocupaciones que hoy suelen nombrarse como “ecológicas” o 

“medioambientales”, con el cambio climático y el Antropoceno. 

 

La crisis en la educación y el alejamiento del mundo 

Pero empecemos con Arendt, con lo que propone esta mujer que había nacido en Alemania en 1906 

pero que, como tanto intelectuales ante la llegada de Hitler al poder, había emigrado primeramente 

a Francia y luego, perseguida también allí, a los Estados Unidos. El primer ensayo que tendremos en 

cuenta se llama “La crisis en la educación” y fue publicado en el libro Entre el pasado y el futuro, en 

1961. Digamos casi al pasar, como observación al margen, que a los nostálgicos de épocas sólidas, o 

de tiempos que gustamos imaginar libres de incertidumbres angustiantes, el mero título de este 

escrito nos recuerda que, por lo menos en algunos aspectos, hace mucho que transitamos tiempos 

convulsos. Con el correr de los años, este ensayo se convirtió en una aproximación fundamental a la 

situación contemporánea de la educación, tenida en mucha estima por pedagogas y pedagogos. Es 

luego de dejar planteados los principales síntomas de esta crisis que Arendt hace desembocar su 

argumento en la noción de “mundo”, pues justamente a través de ella intenta encontrar una solución 

o un reencauzamiento. Porque la crisis que diagnostica ha implicado la postergación del “mundo”, su 

ocultamiento. Aun cuando no lo parezca –no lo parece en su acepción más usual, la cotidiana–, se 

encuentra cada vez más lejos nuestro. Pero antes de ir a esta situación, que es de las definitorias para 

pensar la época, acerquémonos un poco más a lo que esta pensadora está entendiendo por “mundo”. 

Contundente y sin huella de duda, Arendt afirma que “el objetivo de la escuela ha de ser enseñar 

cómo es el mundo y no instruirlos –se está refiriendo a las nuevas generaciones, a los nuevos y 

nuevas– en el arte de vivir.” Es el centro de gravedad, lo que le da sustancia a nuestra tarea en 

oposición a un “arte de vivir” que, al margen de cuál sea –uno u otro, con un acento así o asá en lo 

religioso o en lo político–, la desvía. La educación no puede prescindir del “mundo”, de enseñarlo. 

Mientras que en lo que enuncia como “objetivo de la escuela” se percibe algo estable, incluso 

tendencialmente fuera de discusión, el “arte de vivir” nos sumerge en lo que no puede ser más que 



 

subjetivo. Leemos en Arendt que la de “enseñar” es la acción más propia del maestro que lo que hace 

es recoger señas y a través de ellas “muestra” –o “enseña”– el “mundo”. Continúa la oración: “Como 

el mundo es viejo, siempre más viejo que ellos 

–que las y los alumnos–, el aprendizaje se vuelve inevitablemente hacia el pasado, por mucho tiempo 

que se lleve del presente.” Es fundamental esta otra pista para desentrañar el significado que hace 

remolinear Arendt alrededor de “mundo”: aunque enseñar sea una práctica que se conjuga en 

presente, el “mundo” que mostramos y al que hacemos referencia es inevitablemente pasado para 

nuevos y nuevas, nada tiene que ver por lo tanto con lo actual, con el último grito de una moda o de 

un consumo, con el run run de la información. Es por definición viejo, antecede por muchísimo a 

nuestras alumnas y alumnos que, por ejemplo, al nacer se incorporaron a una lengua 

–elemento fundamental del “mundo”– que hace siglos se desenvuelve cruzada por tensiones. Si ellos 

llegarán a hacerle novedosísimas incisiones, si incorporarán giros y expresiones de horneada muy 

reciente, todas cosas que ocurrirán y que no hay motivo para que despierten alarmas, a la escuela lo 

que le corresponde es enseñar esa construcción que carga con tantas capas de tiempo encima que es 

la lengua. Para que exista la chance de que sea renovada. Puede gustarnos más o menos, podemos 

juzgarla ácidamente por lo que expulsó o dejó afuera, por sus rigorismos, pero ha existido y existe, es 

parte del “mundo”, con sus reglas y su gramática, con sus cuestiones de sintaxis, con sus literaturas a 

cuesta. De este modo, en el tránsito que implica la escuela, los nuevos se incorporan a la vida pública, 

a la vida en común, que existe porque hay un “mundo”. Así al menos nos gustaría que fuera porque 

recordemos, y este es el problema, que nada se ha vuelto más dudoso que la existencia del “mundo” 

de esta forma definido, su existencia y la vitalidad de nuestra relación con él. 

 

Acerca del origen 

 

 
 

 



 

Una puntada más a partir de este ensayo de Arendt, una particularmente exigente y que funciona 

como remate del ensayo: “La educación es el punto en el que decidimos si amamos al mundo lo 

bastante como para asumir una responsabilidad por él y así salvarlo de la ruina que, de no ser por la 

llegada de los nuevos y los jóvenes, sería inevitable.” Exige porque nos pide una decisión, la de nada 

más y nada menos que amar al mundo. Solo si la tomamos podemos ser responsables ante él, cosa 

que sobre todo significa transmitirlo –eso es lo que hacemos los maestros en tanto tales con él–, 

mostrar sus piezas para que lleguen finalmente a los nuevos, para que lo conozcan y aprendan. Quizás 

en un futuro también lo amen, pero por el momento vale que, con las intervenciones que empiezan 

a imaginar y tramar sobre él, lo salven de la “ruina”. Volviendo al inicio de la clase: si el “mundo” 

fuera lo que ocurre aquí y allá e implica guerras, desigualdades económicas y sociales flagrantes, 

riquezas exorbitantes y pobrezas de viejo y de nuevo tipo –también pandemias y vacunas, 

posibilidades de confort inimaginables hace unas décadas junto con el derretimiento acelerado de 

los hielos polares–, sería muy difícil sino imposible de amar. El “mundo” es eso que ha sido creado 

por los humanos, que otorga sentidos a veces contradictorios pero que hacen habitable la tierra. Y 

esta es otra noción clave para Arendt que, además, a veces escribe con mayúscula inicial: Tierra. 

Citamos otro ensayo de Entre el pasado y el futuro, “La crisis en la cultura: su significado político y 

social”: “la vida humana en sí misma requiere un mundo, porque necesita un espacio sobre la tierra 

mientras dure su estancia en ella.” El “mundo” es así un hogar, un “hogar mundano”, que está hecho 

de cosas, de artefactos, de “objetos culturales”. Desde una mesa a una obra de arte; desde la 

geometría a los nombres de árboles y plantas que quedaron plasmados en esos objetos tan 

significativos del “mundo” que son los libros. Facundo de Sarmiento y –no “o”– Martín Fierro, la obra 

de Borges y la de Arlt, y la de Daniel Moyano. Y las músicas: Jaime Dávalos y también Charly García. 

La clave para que haya “mundo”, señala Arendt, estriba en que “la totalidad de las cosas fabricadas 

(…) pueda resistir el proceso consumidor de la vida de las personas que habitan en él y, de esa 

manera, sobrevivirlas.” Piensa en las catedrales que se construían a lo largo de decenios “para la 

mayor gloria de Dios”, que satisfacían una necesidad de la población, pero cuya “belleza” fue la 

condición que las hizo sobrevivir. Hay “mundo” porque hay una trama de “objetos culturales” que 

nos anteceden y que continuarán presentes cuando individualmente ya no estemos en la tierra. Poco 

importa que no acordemos con esas piezas o discrepemos con algunas de sus vetas; la posibilidad de 

la renovación del “mundo” depende de que los nuevos den con él, que no lo ignoren ni sean 

indiferentes, que no lo abandonen incluso para tomar la decisión de hacer otra cosa, de someterlo a 



 

discusión. Las cosas del “mundo” son todo lo contrario a lo que alimenta el consumo y tiene fecha de 

vencimiento. El “mundo” es lo que sobrevive a la la “obsolescencia programada” de las mercancías. 

 

La ausencia de mundo 

Hasta aquí. Porque el drama contemporáneo mayor ocurre porque el “mundo” no para de 

ausentarse, de alejarse, puerto que la forma de vida que es por mucho dominante en la actualidad le 

da la espalda. Con todo este recorrido, con el problema así dimensionado, se entiende que la crisis de 

la educación no lleve a Arendt ni a culpabilizar a los docentes ni a los funcionarios ministeriales, 

porque la interpreta como efecto relevante del borramiento del “mundo”. Sin él, o con su presencia 

apenas débil, nuestra tarea gira en el aire. Digamos al margen: sería decepcionante la participación 

de Arendt en un programa de noticias o de panelistas, siempre tan necesitados de diagnósticos fáciles, 

de superficies y que apunte a responsables. 

 

 

Escapismo y paisaje 
 

 

 

 



 

 

 

Uno de los apartados del capítulo final de La condición humana, libro principal de Arendt de 1959, 

lleva por título “La alienación del mundo”, es decir, el alejamiento y la pérdida que nos afecta. El 

extrañamiento ante él. Afirma que son tres los grandes acontecimientos que “se sitúan en el umbral 

de la Época Moderna”. El llamado descubrimiento y conquista de América, al que siguió la exploración 

de todo el globo; la reforma protestante impulsada por Martin Lutero y, un hecho que quizás se 

consideró menor pero que con el tiempo mostró su gran influencia, “la invención del telescopio y el 

desarrollo de una nueva ciencia que considera la naturaleza de la Tierra desde el punto de vista del 

universo.” O sea, la invención de Galileo Galilei. Aunque parezca paradójico, los tres acontecimientos 

se reconocen en un mismo vector: la disminución del “mundo” como trama de espacio y objetos. La 

reforma protestante, a la par que expropió las posesiones eclesiásticas y monásticas, dio pie a una 

acumulación sin igual de riquezas que para Max Weber se encuentra en el origen del capitalismo. De 

allí a la expropiación de las tierras de los campesinos la distancia fue poca. A la par, hizo de la fe un 

asunto individual, ya no necesariamente colectivo e integrado al “mundo”. Arendt no acentúa de la 

misma manera que nosotros, porque es presa del eurocentrismo de su cultura, pero el 

“descubrimiento” de América fue un mazazo contra el “mundo”, una ofensiva de conquista y 

expropiación nunca antes vista. “La expropiación y la alienación del mundo coinciden, y la Época 

 

 Decíamos que un objeto del mundo es el Facundo de Sarmiento. Podemos arriesgar un 

poco más y sostener que Sarmiento es en sí mismo un “bien cultural”, por lo relevante y 

controvertido de su figura, por su pensamiento, por su obra.  Sin dudas ha sobrevivido a lo largo del 

tiempo y ha dejado una profunda huella en nuestra cultura –hay quienes hablarían de surco, entre 

civilización y barbarie–. Ahora bien, ¿qué pasa con Sarmiento hoy? 

¿Qué queda de Sarmiento? 

 

A propósito de estos interrogantes, invitamos a leer el artículo de 

Ignacio Barbeito “Sarmiento en la región del humanismo desaparecido” publicado 

en el número 9 de la revista Scholé Tiempo libre. Tiempo de estudio. 



 

Moderna, muy en contra de los actores de la obra, comenzó a alienar del mundo a ciertos estratos de 

la población.” Y el telescopio, claro, está en los inicios de la conquista del espacio, del anhelo de 

escapar de la Tierra. El prólogo del libro parece escrito con el diario en la mano, interpretándolo, y 

pone bajo una luz que es muy distinta a la del entusiasmo de la época, el significado de los primeros 

satélites que marcaban el camino hacia la Luna. Porque esos hechos fueron celebrados como pasos 

“de la victoria del hombre sobre la prisión terrena”, como la posibilidad de que la humanidad no 

permanezca “atada para siempre a la Tierra.” ¿Por qué este deseo, se pregunta, de dónde proviene? 

No surge de repente, tiene una cocción larga, la de la Época Moderna. “La Tierra es la misma 

quintaesencia de la condición humana, y la naturaleza terrena, según lo que sabemos, quizás sea 

única en el universo con respecto a proporcionar a los seres humanos un hábitat en el que moverse 

y respirar sin esfuerzo ni artificio.” Mira hacia nuestro presente y dice: “Cualquier cosa que sea lo que 

nos aporte el futuro, el proceso de alienación del mundo, iniciado por la expropiación y que se 

caracteriza por un progreso siempre creciente de la riqueza, asumirá proporciones aún más radicales 

si se le permite seguir su propia e inherente ley.” 

 

Actualidad e irrealización del mundo 

Convocamos a Arendt tal como lo hicimos porque deslindamos lo contemporáneo de lo actual. La 

actualidad está convencida de su condición puramente nueva; es instantánea, entra y sale de un 

plumazo, no remite a nada más que a ella misma. Lo contemporáneo, en cambio, precisa de una 

perspectiva, de una narración. Se acepta contaminado por estratos de tiempos previos que influyen 

sobre el presente. Abrimos un breve paréntesis: la escuela es por excelencia una institución de lo 

contemporáneo, no de la actualidad. O: puede hacer alianza con lo contemporáneo, la misma le 

permitiría desplegar sus potencias, mientras que si quiere competir en el terreno de lo actual no hay 

duda de que saldrá perdedora. La escuela es el lugar de las narraciones, de la búsqueda de sentidos, 

en dónde se invita a ir más allá, más hondo, del régimen de la información que hasta se enorgullece 

de ser de superficie. Seguimos: sólo se es contemporáneo, propone Giorgio Agamben, si se acepta el 

destiempo que constituye al propio presente y nos permite pensar en tensión con lo que la época 

naturaliza y conceptúa meramente de actual. En un libro último del filósofo surcoreano Byung-Chul 

Han, escrito durante la pandemia y en el que lo vivido en esa circunstancia resuena, se dice: “Hoy 

llevamos el smartphone a todas partes y delegamos nuestras percepciones en el aparato. Percibimos 



 

la realidad a través de la pantalla. La ventana digital diluye la realidad en información, que luego 

registramos. No hay contacto con cosas. Se las priva de su presencia. Ya no percibimos los latidos 

materiales de la realidad. La percepción se torna luz incorpórea. El smartphone irrealiza el mundo.” 

Como si estuviéramos en un aula sin pizarrón, sin cuadernos ni lápices, sin libros pero también, 

pensando en los más chicos, sin juguetes, a los que reemplazarían los jueguitos en una pantalla. Cita 

una y otra vez a Arendt –así como también a Martin Heidegger– para calibrar la aceleración del 

proceso de pérdida del mundo, otra manera de nombrar a la “pobreza del mundo y de la experiencia” 

a la que en la década del treinta refería Walter Benjamin. Hace aterrizar la reflexión que venimos 

recorriendo en el recodo anteúltimo que se abrió entre comienzos del siglo XXI y el 2020. Si algo, y no 

es poco, tiene de seductora esa “no experiencia” que garantiza el smartphone, es que las cosas que, 

en tanto objetos, componen el mundo, presentan siempre un grado de negatividad, una resistencia. 

Es la incomodidad que sentimos y siente un estudiante frente a un libro, incluso ante la existencia 

física del aula, con sus tiempos tan propios que se han vuelto inéditamente extensos para el ritmo del 

5G. Porque si la tendencia es a la “gamificación” o “ludificación” de la comunicación –así dice Han en 

No–cosas. Quiebres del mundo de hoy–, la escuela propone otra cosa, en efecto, propone tratar con 

el mundo y su resistencia. Durante la pandemia se añoró esa experiencia del mundo de la que fuimos 

privados, pero una vez reencontrados con la escuela sentimos la aspereza de una relación “humana, 

demasiado humana”. Todo luego del shock de virtualización que nos aisló un poco más y aun viviendo 

arracimados, en “enjambre” recurriendo a otra figura acuñada por el filósofo surcoreano. 

 

Ante el agotamiento de una manera de imaginar y practicar 

la vida 

Para dar paso, aunque más no sea sucintamente, a la otra inquietud por el mundo, esa que 

presentábamos asociada a los ecologismos, tomaremos prestada una última imagen de Arendt, 

también de La condición humana. Discute en un pasaje con la entronización del “hombre como la 

medida de todas las cosas” que se viene anunciando desde la época clásica de los griegos –con ella el 

propio Platón se entreveraba–, porque tal noción supone que todo lo demás sólo está dispuesto para 

su uso. Concluye que esa perspectiva conduce a ver “todo árbol como madera en potencia.” Es decir, 

sólo utilidad. Por eso la época moderna, que finalmente fue su momento de realización, implica la 



 

“ilimitada instrumentalización de todo lo que existe.” Sólo la existencia del hombre cuenta, la de la 

tierra sólo en relación con él, a su servicio. Para Platón, añadamos, eran los dioses los desestimados, 

de ahí su crítica a esta posición. Cuando Arendt escribía esto, los campos de concentración, las 

bombas atómicas y “la conquista del espacio” aparecían como signos inequívocos de una mutación 

de magnitud, que alimentaba la sospecha y un poco más de que la técnica había alcanzado un poderío 

tal que ponía en entredicho al mismo humano. Como el aprendiz de brujo al que los instrumentos 

que cree dominar finalmente lo dominan a él. 

Desde los últimos años del siglo XX, pensadores como Bruno Latour, Isabelle Stengers y, más próximos 

a nosotros, en Brasil, Eduardo Viveiros de Castro y Deborah Danowski, han llamado una y otra vez la 

atención sobre el agotamiento de una manera de imaginar y practicar la vida que supone una 

Naturaleza que no es más que un escenario en el que se desenvuelve una aventura, la de la Cultura, 

es decir, lo que sólo es propio de los humanos. Escribe el antropólogo Latour que “una extraña 

operación ha permitido desanimar una sección del mundo, declarada objetiva e inerte”, así como 

“sobreanimar otra sección, declarada subjetiva, consciente y libre.” Por supuesto, lo que se 

“desanima” hasta volverlo sólo un dato o un paisaje es la Naturaleza; también por este motivo se la 

suponía eterna, inmutable. En notorio contraste, es la Cultura y, por lo tanto, la subjetividad humana 

lo que se reserva el papel “consciente y libre”, lo que se “sobreanima”. Esta relación, que es de pura 

desproporción, se encuentra en los cimientos de la superexplotación y de la acción destructora sobre 

la Naturaleza que, como sabemos, pegó un primer salto con la Revolución Industrial de finales del 

siglo XVIII y otro fundamental con la Era Atómica. En tanto plenamente “desanimada”, la naturaleza 

carecería de fuerzas para interrumpir lo que la Cultura humana dispone, sus objetivos, sus metas de 

dominio y también de bienestar. La pregnancia de este esquema que para estos pensadores resultó 

exitosa a derecha e izquierda del campo político, fue paralela al desarrollo industrial, comercial y de 

las comunicaciones que caracterizó a la Época Moderna. Fue su ideología más amplia y poderosa. 

Latour, y esto es compartido, entiende de una manera radicalmente distinta a la Naturaleza; atiende 

con más y con otra precisión lo que la Naturaleza protagoniza. Eso que los modernos comprendían 

como una simple “escenografía” ha salido “a escena para compartir la intriga con los actores”, así lo 

plantea en las primeras páginas de su libro, Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el 

cambio climático alejada de las posiciones apocalípticas. Por lo tanto, se impone apreciar la “potencia 

de actuar” de lo que se suponía tan sólo decorativo, un paisaje. Se refiere al río Mississippi pero, claro, 



 

algo muy parecido podríamos decir del Paraná –lo escribió el poeta Juan L. Ortíz o el mismo Jaime 

Dávalos al que ya mencionábamos–, que desde hace un año atraviesa una bajante histórica. En su 

nombre, del Mississippi hablamos, se sigue escuchando la lengua indígena de los ojibwa, como en el 

Paraná se oye el guaraní. Latour acude al escritor norteamericano de la segunda mitad del siglo XIX 

Mark Twain para mostrar y poner de relieve la “potencia de actuar” de ese río. No quiere “endiosarlo”, 

no le interesa mistificarlo, sino reparar en “lo que hace”. El Mississippi, cosa que queda muy claro en 

novelas como Las aventuras de Tom Sawyer y en Huckleberry Finn, es una fuerza con capacidad de 

albergar cuantiosas vidas, animales, vegetales y humanas, así como también de destruirlas. Escribía 

Twain en la segunda mitad del siglo XIX que “ni toda la dinamita del mundo” alcanzaría para “domar 

ese curso sin ley”. Concluye Latour: “Una fuerza de la naturaleza, evidentemente, es todo lo contrario 

de un actor inerte (…) Si hay una cosa que el Mississippi posee, es una agency –potencia de actuar– 

y tan potente que se impone a la de todas las burocracias.” Interesante que sea en la literatura, de la 

mano de un escritor –como en la pintura de Tarsila do Amaral o de Frida Kahlo–, que se haga presente, 

que haya permanecido latente, otra forma de concebir a la Naturaleza que, por lo tanto, obligaba y 

obliga a otro esquema con la Cultura. 

 

Les proponemos ver la película “La princesa Mononoke” de Hayao Miyazaki 

(1997) en la cual se representa, con una extraordinaria producción animada, una 

historia que refleja estas tensiones entre mundo y naturaleza, entre humanos y 

espíritus del bosque. Una película que habiendo cumplido 25 años, “no ha 

perdido actualidad” como suele decirse, ¿una obra que podríamos considerar 

parte del mundo, tal vez? 

Se ha planteado, y con razón, que Japón, al haber sufrido el terrible daño que implicó para sus 

habitantes, para su mundo y tu tierra, el ataque atómico de agosto de 1945, desarrolló una 

importante reflexión sobre estos problemas que nos interesan en este módulo, y además lo hizo en 

producciones culturales de gran circulación. Por ejemplo, en películas de “calidad” como las de 

Kurosawa pero también en toda una imaginería que implica al animé y al manga. Las películas 

animadas de Miyazaki se destacan especialmente entres estas producciones. 

En el foro de la clase nos encontraremos para compartir algunas reflexiones sobre la película. 

https://pics.filmaffinity.com/mononoke_hime-598406013-large.jpg


 

Como el Mississippi o el Paraná, cada elemento –cada “existente” de la tierra, cada “terrícola”– de la 

Naturaleza se encuentra activo, siempre lo estuvo aunque no lo advirtiéramos. Ahora bien, una vez 

“ofendidos”, este adjetivo usa Isabelle Stengers, esa actuación se potenció y, así, como si fuera 

súbitamente los humanos nos encontramos bajo la impresión de que por obra del toque de una 

“varita mágica” adquirieran vida, como ocurre en los dibujos animados con los objetos de una cocina 

o de un espacio que se consideraba sólo físico. Es un revuelo, una pura “efervescencia”, es el “revoltijo 

de Gaia”. Tamaña potencia le reconocen Latour y Stengers que desaconsejan preocuparnos con 

buena conciencia –tardía– por la suerte desgraciada de la Naturaleza, ya que para ésta los humanos 

somos no mucho más que un accidente, sobre los que se puede ejercer una venganza feroz. Los que 

estamos en problemas somos nosotros, no ella… Han hecho suyo un viejo/nuevo nombre para referir 

a la tierra, Gaia. No estamos escuchando mal: se trata de científicos que vuelven a la mitología griega 

para hacer apreciar mejor la ruptura epistemológica y también muy terrenal que estamos viviendo. 

Gaia es Gea, diosa primordial, madre de Cronos y Uranos. Escribe Stengers: “Porque la misma Gaia 

no está amenazada, a diferencia de las muy numerosas especies vivas por el anunciado cambio de su 

medioambiente, de una rapidez sin precedentes.” Es ella la que hace “intrusión” en respuesta a la 

sobreexplotación y el desequilibrio. Nos interesa terminar con estas palabras esta clase, palabras que 

revelan cómo en la textura para nada homogénea de nuestro tiempo se cuelan cosmogonías que se 

tenían superadas. “En adelante Gaia, más que nunca, es la bien nombrada, porque si fue honrada en 

el pasado, es más bien como la temible, a quien se dirigían los pueblos campesinos porque sabían que 

los humanos dependen de algo más grande que de ellos, de algo que los tolera, pero con una 

tolerancia de la que no hay que abusar. Ella era antes el culto del amor maternal, que lo perdona 

todo. Una madre, quizás, pero irritable, que no hay que ofender.” 

Se habla y se escribe, también se filma y queda registrado en numerosas películas y series, acerca de 

un futuro al que sólo se alcanza a imaginar distópico. O sea, como lo contrario a una utopía deseable, 

hecha de la realización de todo lo bueno y justo que abriga desde hace siglos la cultura. Si se prefiere 

evitar esa imaginería pesimista, ante el futuro apenas se calla, se hace silencio, cuál si se encontrara 

ocluido, cancelado. ¿O escuchamos acaso voces que se alzan en otra dirección, que se muestran 

confiadas por el porvenir? En la última clase que tendrá otra forma nos abocaremos a pensar 

alrededor del futuro y de lo que se desprende de esta situación que acabamos de describir 

sucintamente. Como sea, tanto la alienación del mundo sobre la que trata Arendt como la percepción 



 

de la bancarrota a la que ha llegado una forma de vincularnos con él en tanto “naturaleza muerta”, 

se encuentran entre las principales causas que nutren sino el pavor, el desconcierto profundo ante lo 

que vendrá. 

 

Actividad 
La siguiente actividad consta de dos partes, la primera se realiza en el mural colectivo “Una visita al 

futuro” y la segunda, en el foro “La casa en común”. 

1- Mural “Una visita al futuro” 

Realicen una entrevista a un/a joven estudiante para conocer cómo imagina el mundo en el futuro y 

compartan en el mural las respuestas que obtuvieron. Pueden llevar adelante la entrevista en el 

formato que deseen siempre que les permita su transcripción para compartirla con el resto de los y 

las colegas del aula. No es necesario incluir información personal del entrevistado/a pero sí les 

pedimos que identifiquen la edad y la institución educativa a la que asiste.  

Les acercamos un guión posible para orientar el intercambio con el/la estudiante: 

a)- Primero, enfoquémonos en tu proyecto personal: ¿cómo imaginás tu futuro? ¿qué te imaginás 

haciendo en 20 o 30 años?  

b)- Ahora te propongo que pensemos una situación hipotética: Viajás en el tiempo 50 años hacia 

adelante, ¿qué ves?, ¿qué esperás encontrar?, ¿qué te sorprendería?. En esa exploración, te detenés 

en una escuela, ¿cómo la describirías? ¿quiénes asisten? ¿qué cambió y qué se mantuvo? 

 

2- Foro “La casa en común” 

Luego del visionado de “La princesa Mononoke” de Hayao Miyazaki (1997), de repasar los planteos 

de la clase y releer los textos de la bibliografía obligatoria: “La crisis de la educación” de Hannah 

Arendt y la entrevista a Eduardo Viveiros de Castro y Déborah Danowski, les proponemos 



 

intercambiar en el foro La casa común algunas reflexiones que liguen con el problema del 

agotamiento de una manera de imaginar y practicar la vida social en vínculo con la naturaleza y el 

alejamiento u ocultamiento del mundo y las dificultades que presenta esta situación para la 

transmisión cultural y la educación. 

Con estos insumos, y con las inquietudes que puedan haber despertado las entrevistas realizadas a 

jóvenes estudiantes a propósito del futuro de nuestro mundo, elaboren una reflexión de 250 palabras 

aproximadamente en la que ensayen respuestas a las preguntas de uno de los dos bloques de 

interrogantes:  

Bloque 1 ¿Qué diagnóstico sobre la crisis de la educación realiza Arendt en su texto? ¿Encuentran 

acertado algo de ese diagnóstico para pensar la situación educativa actual? ¿Por qué? 

Bloque 2 ¿Qué problemáticas identifican Viveiros de Castro y Danowski en la entrevista? ¿Qué 

aportes realiza la película para pensar estas problemáticas? ¿Cómo esta situación desafía el rol de la 

escuela? 

 

Criterios de evaluación: 

 

- Claridad en la transcripción de la entrevista  

- Presentación coherente y fundamentada de las reflexiones compartidas en el foro 

- Incluir de manera clara y pertinente nociones o citas extraídas de los materiales de lectura y 

visionado de la clase.  

 

Material de lectura 
● Arendt, H. (1996) “La crisis en la educación” en Entre el pasado y el futuro: Ocho ejercicios 

de reflexión política. Barcelona: Península. 

 



 

● Entrevista a Eduardo Viveiros de Castro y Déborah Danowski. Diálogos del fin del mundo. 

El país (2014). Recuperada de: 

https://elpais.com/internacional/2014/10/01/actualidad/1412193739_781432. html Fecha de 

consulta: 26 de septiembre de 2022. 

 

Bibliografía de referencia 
● Agamben, G. (2011) “¿Qué es ser contemporáneo?”, En Desnudez, Buenos Aires: Adriana 

Hidalgo, 2011. [Ensayo original publicado en 2007 a partir del curso de filosofía que 

Giorgio Agamben dictó en el Instituto Universitario de Arquitectura de Venecia]. 

● Andermann, J. (2015). Nuevo cine argentino. Buenos Aires: Paidós. 

● Arendt, H. (2007) La condición humana. Barcelona: Paidós 

● Barbeito, I. (2021, 13 de diciembre). Sarmiento en la región del humanismo desaparecido. 

Revista Scholé, (9). Ministerio de Educación de la Provincia de Córdoba. Instituto 

Superior de Estudios Pedagógicos. [https://schole.isep–cba.edu.ar/] 

● Benjamin, W. (1982) “Experiencia y pobreza” [1933]. En Discursos interrumpidos. Madrid: 

Taurus 

● Danowski, D y Vivieiros de Castro, E. (2019) ¿Hay mundo por venir? Ensayo sobre los 

miedos y los fines. Buenos Aires: Caja Negra. 

● Han, B. (2021) No-Cosas. Quiebres del mundo de hoy. Barcelona: Taurus. 

● Latour, B. (2017) Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el cambio climático 

alejada de las posiciones apocalípticas. Buenos Aires: Siglo XXI.  

● Miyazaki, H. (1997) “La princesa Mononoke”. 

● Lyotard, J.F. (1998) Lo Inhumano, Charlas sobre el Tiempo. Buenos Aires: Editorial 

Manantial. 

● Stengers, I. (2017) En tiempos de catástrofes. Cómo resistir a la barbarie que viene. 

Barcelona: NED Ediciones. 

● Twain, M. (1986) Las Aventuras de Tom Sawyer. Buenos Aires: Hyspamérica. 

https://elpais.com/internacional/2014/10/01/actualidad/1412193739_781432.html
https://elpais.com/internacional/2014/10/01/actualidad/1412193739_781432.html
https://schole.isep-cba.edu.ar/


 

● Twain, M. (2006) Las Aventuras de Huckleberry Finn. Madrid: Penguin clásicos. 

 

 

Créditos 

Autor: Javier Trímboli  

Cómo citar este texto: 

Trímboli, Javier (2022). Clase Nro.3: La noción del mundo. El mundo contemporáneo y sus transformaciones: 

sociedad, escuelas y estudiantes. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

 

 

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons  
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 4: El mundo contemporáneo y sus transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes 

 

Clase 4: El futuro tal como lo conocemos 

 

Líquido y cancelado 

En esta última clase, tal como ya adelantamos, nos abocaremos a pensar alrededor del futuro y de lo 

que se desprende de la situación que describimos como contemporánea, a propósito de la 

presencia/ausencia del mundo, la abundancia/escasez del trabajo, las posibilidades de un vida en 

común. Asuntos en los que nos detuvimos para lograr una mejor radiografía de la situación en la que 

se encuentra la escuela, para mapear las coordenadas de nuestra época, aquellas con la que toda 

experiencia socioeducativa entra ineludiblemente en relación.  

Nos encontramos ante un panorama de mucha incertidumbre, ya que probablemente una de las 

consecuencias más fenomenales, acarreada por las transformaciones que agitan al mundo 

contemporáneo, sea la gran dificultad para imaginar y proyectar las vidas sobre el futuro.  

Repasemos: la experiencia clásica de la modernidad, que de un tiempo a esta parte se caracteriza 

como “sólida”, para contrastarla con la nuestra que sería “líquida”, permitía enlazar de manera 

segura con el futuro. El trabajo, pero también la escuela, eran garantes de esa relación que tenían en 

la palabra “progreso” su insignia principal. Justamente el “fin del futuro”, que tuvo en la música punk 

su grito desesperado y ansioso, fue y sigue siendo otro de esos finales con los que nuestra época 

tiene que lidiar. Recordemos: ese grito brotó de la crisis, de amplios sentidos, pero sobre todo 

económica, de mediados de la década de los setenta, cuando el capitalismo de pleno empleo que se 

articulaba con el Estado de Bienestar mutó en otra cosa, en algo mucho más parecido a lo que 

conocemos y experimentamos hoy.  

La cuestión de inmediato liga con los jóvenes, porque ellos han sido siempre quienes trajeron, con 

más o menos estridencia, una forma nueva de mirar y nombrar al futuro. Proponía el historiador Jules 

Michelet, allá por mediados del siglo XIX, que “cada época sueña con la siguiente”, agregamos 

nosotros que eran y son los jóvenes quienes dinamizan ese sueño de lo que vendrá. Y porque es casi 

imposible ser joven, como lo son nuestros/as alumnos/as, sin un grado de entusiasmo por el presente 

y sobre todo por el tiempo por venir. 



 

Pero entonces, ¿está en riesgo el futuro?, ¿en qué sentido?, ¿desde cuándo?  

El crítico cultural (musical) británico Mark Fisher nos plantea algunas incisivas preguntas para pensar 

la problemática presente y la llamada “cancelación del futuro”. Desandando las transformaciones 

que lo tocaron de cerca en el país que gobernó Margaret Thatcher entre 1979 y 1990, desde el título 

de su libro Realismo capitalista. ¿No hay alternativa? (2016) transforma en interrogante la afirmación 

categórica que pareció extenderse por todo el globo luego de la caída del muro de Berlín.  

Algunos de esos interrogantes, que nos interesan especialmente y que se vinculan con lo que 

venimos proponiendo pensar en el módulo, remiten a la posibilidad de renovación del mundo: 

“¿Puede ser que ya no haya rupturas y que la experiencia del “shock de lo nuevo” haya quedado 

definitivamente atrás? (...) ¿Cuánto tiempo puede subsistir una cultura sin el aporte de lo nuevo?” 

(Fisher, 2016:24). 

En otro de sus libros, Los fantasmas de mi vida. Escritos sobre depresión, hauntología y futuros 

perdidos (2018), el autor se centra en algunos productos culturales contemporáneos para analizar el 

estado presente de la cultura, condenada a la repetición del pasado como moda, como pura cita.  

 

 

 

“El futuro no desapareció de la noche a la mañana. La expresión de Berardi “la 

lenta cancelación del futuro” es tan acertada porque captura el gradual pero 

incesante modo en que el futuro se ha visto erosionado durante los últimos 

treinta años. La crisis actual de la temporalidad cultural se sintió por primera vez 

a finales de la década del 1970 y principio de la del 80 pero solo en la primera 

década del siglo XXI se volvió endémica la discronía, como la llama Simon 

Reynolds (...) El posmodernismo de Jameson- con sus tendencias hacia la 

retrospeccion y el pastiche- ha sido naturalizado. Tomemos el caso de alguien 

como la enormemente exitosa Adele: si bien su música no es promocionada 

como retro, tampoco hay nada en ella que indique que pertenece al siglo XXI. 

Como mucha de la producción cultural contemporánea, sus grabaciones están 



 

saturadas de un vago, pero persistente sentimiento del pasado que no refiere a 

ningún momento histórico específico.” (Fisher, 2018:39) 

Los y las invitamos a compartir la grabación de la conversación que sostuvimos sobre estos temas en 

el marco de una edición anterior de la propuesta. Antes del visionado, les proponemos realizar la 

lectura de uno de los textos de Fisher que comentamos brevemente: el capítulo "Es más fácil 

imaginarse el fin del mundo que el fin del capitalismo" del libro Realismo Capitalista. ¿No hay 

alternativa? 

httphttps://youtu.be/8XyVwSSo1wI  

https://youtu.be/8XyVwSSo1wI
https://youtu.be/8XyVwSSo1wI


 

Actividad 

Luego de la lectura del capítulo "Es más fácil imaginarse el fin del 

mundo que el fin del capitalismo" del libro Realismo Capitalista. ¿No 

hay alternativa? y considerando las preguntas sobre el futuro y su 

vínculo con la educación que se abren a partir de la videoconferencia, 

les proponemos avanzar con la elaboración del Trabajo Final 

Integrador.  

Antes de empezar a escribir sus reflexiones finales, revisen las 

producciones realizadas en cada una de las actividades previas y 

vuelvan al mural “Una visita al futuro” para releer las entrevistas que 

allí compartieron. La idea de este ejercicio es abrir la conversación y 

contar con otros insumos a la hora de producir el escrito final. Confiamos en que explorar la 

perspectiva de jóvenes estudiantes sobre su futuro y el futuro del mundo constituirá un material 

relevante para sus reflexiones. A la hora de elaborar su escrito pueden incluir citas de cualquiera de 

las entrevistas compartidas en el Muro. 

 

Material de lectura 

Fisher, Mark, (2016) "Es más fácil imaginarse el fin del mundo que el fin del capitalismo." En: 

Realismo Capitalista. ¿No hay alternativa? Buenos Aires: Caja Negra. 

 

Bibliografía de referencia 

Benjamin, W. (2005). El libro de los pasajes, Madrid: Akal. 

Fisher, M. (2016). Realismo Capitalista. ¿No hay alternativa? Buenos Aires: Caja Negra. 

Fisher, M. (2018). Los fantasmas de mi vida. Escritos sobre depresión, hauntología y futuros perdidos. 

Buenos Aires: Caja Negra. 

https://cajanegraeditora.com.ar/wp-content/uploads/2018/12/Realismo.capitalista_Fisher_CajaNegra.pdf


 

Créditos  

Autor: Javier Trímboli  

Cómo citar este texto:  

Trímboli, Javier (2022). Clase Nro.4: El futuro tal como lo conocemos. El mundo contemporáneo y sus 
transformaciones: sociedad, escuelas y estudiantes. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR

