V' o 4
Instituto Nacional

Para el Mejoramiento de la Ensefianza de las Ciencias

La filosofia analitica
y la actividad filosofica

Eduardo A. Rabossi

Instituto de Légica y

Filosofia de las Ciencias.

Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacion.
Universidad Nacional de La Plata.




Cuadernos del Instituto de Loégica y Filosofia de las Ciencias

Serie Celeste

1 - G. Klimovsky

2-R. J. Gomez -

3 -~ R. Orayen
4 — R. Orayen
5 —E. A. Rabossi

6 — E. Rabossi

Director: Ricardo J. Gémez 7

“El método hipotético deductivo y
la légica"

“'Sobre la vigencia del concepto aris-
totélico de ciencia”

“La ontologia de Frege" ()
“La ontologia de Frege™ (lI)

“La filosofia analitica y la actividad
filosofica”

“El comportamiento moral: niveles
metodoldgicos y neutralidad tedrica"

Serie Amarilla

1 - M. Bunge

2-J. A. Coffa
3 —|I. Lakatos

4 — |. Lakatos

“La teoria relacional y objetiva del
Tiempo Fisico”

“El concepto de inercia en Galileo”
“Falsificacion y la metodologia de

los programas de investigacion cien-
tifica” (1)

“Falsificacién y la metodologia de
los programas de investigacion cien-
tifica" (1)




e s —

;

2%;,2 " 008492
ol fle ——
75 i Fll
J ' ‘/'-34

i

La filosofia analitica
y la actividad filosoéfica

Eduardo A. Rabossi
12979 - 5

Facultad de Humanidades y

Instituto de Légica y
Filosofia de las Ciencias.

Ciencias de la Educacion.
Universidad Nacional de La Plata.




LA FILOSOFIA ANALITICA Y LA
ACTIVIDAD FILOSOFICA

Por Eduardu A. Rahossi

1. Las Filosofias Recibidas

En el transcurso del presente siglo el vitalismo, el neokantismo y cler-
tas variantes del idealismo, primero; la fenomenologia, el marxigmo (or-
todoxo y heterodoxo) y el existencialismo, después; y el tomismo, siempre
—para no mencionar varios ‘ismos” mds, mencres y transitorios— han
monopolizado, en oportunidades y en grados diversos, el interés de quisnes
en nuestro pais se preocupan por problemas de indole filoséfica .(E1 fend-
meno no es privativo, por cierto, de la Argentina. Algo similar ha ocurrida
‘y ocurre en log principales centros culturales latinoamericanos y, con al-
gunas salvedades, en Espana). El interés —monopolizado, como digo, por
esas tendencias— se ha manifestado de diversas formas: a) en la traduc-
cién de textos de figuras representativas, b) en el estudio de obras a las
que se atribuye —a veces con razén— peculiar trascendencia, ¢) en la pu-
blicacién de trabajos destinados a “explicar” lo que tal o cual filésofo dijo
o quiso decir, es decir, trabajos que persiguen una finalidad exegética y
que, como es de esperar, no registran mayores preocupaciones criticas y,
mucho menos, intentos de ofrecer superaciones tedricas. Por ofra parte,
d) con el correr del tiempo el interés al que hago mencién ha tenido im-
portantes consecuencias didicticas. Como no pedria haber dejado de oculrir,
el contenido de muchas de las tendencias citadas al comienzo (el marxismo
es una excepeién en este punto, por razones obvias) se ha filtrado en los
programas de estudio de las distintas disciplinas filoséficas, y ereo que mo
es exagerado hablar de una “ensefianza oficial” de la filosofia orientada y
alimentada por alguna o algunas de esas corrientes de pensamiento. Para

o
9




muchas generaciones de estudiantes, la filosofia es la suma de los proble-
mas planteados, de los métodos practicados y de las “soluciones” ofrecidas
por alguna de tales tendencias; o lo que es mAs comdn y pernicioso, por
una mezcla indiferenciada de varias de ellas.

Lo que en-nuestro pais suele pasar por *“actividad filosdfica” es una
combinzeién de estas ocupaciones. Sin duda que todas ellas son importan-
tes; aunque, obviamente, todas resultan periféricas respecto de la practica
de una auténtica actividad filesdfica.

Corresponde al historiador de las ideas dar cuenta de un primer aspecto
del complejo fenémeno que acabo de deseribir, a saber, la peculiar prima-
cia que en el siglo veinte han tenido en nuestro pais esas tendencias
filoséficas, y no otras. Aunque estd claro que mucho tienen que ver con tal
proceso, la reaceién contra el positivismo de extraccién comtiana y spence-
riana y la fascinacién que Francia y Alemania han ejercido —en tanto
que potencias filos6ficas— en nuestro medio. En cuanto al segundo aspec-
to de dicho fendmeno, es decir, el cardcter peculiar de la “actividad filo-
sofica” que se practica en nuestro paig, me reservo el derecho a discutirlo
méas adelante (seccién 5), aunque sélo sea de manera esquemdatica. La téc-
nica expositiva adoptada es, pues, sencilla: luego de llamar la atencién
scbre esos dos niveles o aspectos de un mismo fendémeno giobal, me
interesa dejar a un lado una posible linea de discusién (la que pongo en
manos del historiader de las ideas) y postergar otra (la que corresponde
a la indole de nuestra “actividad filoséfica”. Hecho esto creo pertinente
utilizar los comentarios iniciales para fundar en ellos la siguiente obser-
vacion adicional. Si se toma en cuenta objetivamente el proceso de asimi-
lacion en nuestros medios filoséficos de las distintas corrientes gque han
tenido y que tiemen vigencia en el ambito de la filosofia contemporanea,
se descubre de inmediato una notable unilateralidad. No es dificil mostrar
que, entre otras cosas, se ha dejado sistemdticamente a un lado a una de
las corrientes filos6ficas contemporineas mas importantes, tanto desde un
punto de vista cualitative como cuantitativo. La importancia de tal corrien-
te emana de la originalidad de los puntos de vista defendidos por sus re-
presentantes més conspicuos, de la rigueza tedrica contenida en las multi-
ples discusiones que se han generado en su seno y de su potencialidad para
desarrollar una auténtica y original actividad filoséfica. Llamaré a esta
linea de penszmiento, ‘filosofia analitica’.

2. ‘Filosofia Analitica’ y Filosofia Analitica
;Qué es la filosofia analitica? La pregunta surge naturalmente. Sin

embargo, no parece conveniente tratar de responder a esta formulacidn
canonica. Es preferible replantearse el interrogante en los siguientes tér-

4



minos: ‘; Qué se entiende por “filosofia analitica”?’. Cuando la cuestién se
presents de esta manera es posible formular las siguientes observaciones.

" Primero, el empleo de la expresién ‘filosofia analitica’ para hacer re-
fevencia genérica a una corriente del pensamiento filoséfico contempora-
ned comenzé a tomar auge a comienzos de la década del cincuenta, o sea,
en ‘una época relativamente reciente. .

Sezundo, la expresién ‘filosofia analitica’ se emplea cominmente para
haeer referencia al tipo de filosofia vigente, en la actualidad o reciente-
mente, en Inglaterra, los paizses escandinavos (¥ en unos pocos nicleos uni-
versitarios dispersos en el resto de Europa), en Estados Unidos, en Ausfra-
lia ¥ en Canada.

Tercero, cuando la expresién “filosofia analitica’ se emplea de esa ma-
nera, se abarca con ella a un grupo muy heterogéneo de filésofos, la ma-
voria de los cuales pueden ser ubicados —tomando en cuenta el periodo
1945-1960— en una de las dos grandes lineas internas siguientes: por un
lado, la llamada ‘“filosofia lingiiistica’ (a veces, ‘filosofia del lenguaje or-
dinario’) en sus dos vertientes, la influida por el pensamiento del GHimo
Wittgenstein (denominada, no sin ironia, ‘filosofia terapéutica’) y la in-
finida por el micleo de filésofos de la Universidad de Oxford (a veces, “fi-
logofia oxoniense’, ‘filosofia de Oxford’), y por el otro lado, el llamado
‘movimiento reconstruccionista’ o ‘filosofia de la reconstruccién racional’
(a veces denominado, también con ironia, ‘filosofia de loz logicos’).

Un caso que ejemplifica adecuadamente estas tres condiciones de wuso
lo ofrece el volumen que compila el cologuio que tuvo lugar en 1958 en la
abadia de Royaumont entre un grupo de filésofos angleamericanos y sus
colegas ‘““continentales”. El libro se titula, precisamente, La Philesophie
Amalytique; Jean Wahl se refiere a los invitados como “... les philosophes
de la philosophie analytique”, y el grupe comprende figuras como 0. W.
Quine, brillante 16gico y filésofo norteamericano de filiacién cercana al mo-
vimiente reconstruccionista, y figuras como G. Ryle, importante filésofe
que en su momento representé la quintaesencia del pensamiento de Oxford.
Los ejemplos de usos similares de la expresién ‘filosofia analitica’ pueden
multiplicarse sin dificultad, aunque en beneficio de la brevedad omitiré ex-
tender la ndémina.

Todo esto puede aceptarse como una primera respuesta a la pregunta
por el significado de ‘filosofia analitica’. Pero, sin embargo, hay un punto
que con justicia puede generar ciertas reservas. Se trata de lo siguiente.
He dicho que la expresién ‘filosofia analitica’ se usa para hacer referencia
a un grupo muy heterogéneo de filésofos y he sefialado mlgunas de las li-
neas en las que se enrolan. Si ello es asi, puede preguntarse por qué Ila-
marlos genéricamente ‘filésofos analiticos’. En realidad —puede argumen-
tarse— falta algo en la explicacién de las condiciones de uso de ‘filosofia
analitica’ v, concordantemente, de ‘filésefo analitico’.. ¥ lo que falta ex-

B




plicitar es lo que todes esos filésofos comparten para que se loz ubigue
dentro de la misma corriente de pensamiento. Acaso sostienen —puede su-
gerirse— un nucleo minimo de tesis filoséficas. Quizd comparten una ma-
nera especifica de entender y de practicar la filosofia. Es posible que los
preocupen problemas comunes. (Estos son, dicho, sea de paso, los criterios
que normalmente se utilizan para adseribir a un filésofo o a un ‘grupo de
filésofos 2 una determinada corriente de pensamiento. ;Qué otros —por
lo demas— podrian ofrecerse?).

Lo cierto es —por sorprendente que ello resulte— que en un sentido
estricto nuestros filésofos no comparten nada de eso: resulta imposible
encontrar algo que todos tengan en comun, tal que la presencia de ese
algo pueda utilizarse como una condicién para agruparlos bajo el rétulo
comun de ‘filésofos analiticos’. Para usar una imagen muy en boga (Witt-
genstein la introduce con caracter general en Philosophical Investigations,
pars. 66/67, ejemplificindola con la nocién de juego), pensadores tan di-
ferentes como Moore y Goodman, Carnap v Ryle, Quine y Austin, Straw-
son y Popper, forman una familia (filoséfica). Entre ellos se dan pareci-
dos, semejanzas y similitudes que se combinan y entremezclan en forma
tal que generan un tipico “aire de familia”. Esta expresién no posee un
sentido técnico. Quiere decir lo mismo que cuando la utilizamos en contextos .
crdinarios, a saber, que hay rasgos a veces definidos, borrosos otras, pro-
minentes en algunas ocasiones, ausentes en otras que son, precisamente,
le. manifestacién de Ja mentada combinacién y entrecruzamiento de pare-
cidos, semejanzas y similitudes.

De esto sigue algo sumamente importante. Si no hay ecriterios estric-
tos (0 mds o menos estrictos) de adseripciéon de un filésofo a la filosofia
analitica, parece implicarse que cuando se habla genéricamente de la filo-
sofia analitica no se alude a un cuerpo de doctrina o de tesis basicas (tal.
como ocurre ecuando se habla del tomismo o del marxismo}, ni tampoco se
hace referencia a un método filoséfico (tal como ocurre, a veces, cuande
se habla de la fenomenologia), ni se hace mencién a una problematica “ine-
ludible” (como parece ocurrir cuando se habla del existencialismo). “File-
sofia analitica’ es un rétulo que permite abarcar un conjunto substancial
de aportes filoséficos ecuya agrupacién responde al laxo principio de “aire
de familia” al que he hecho referencia.

Creo que el empleo corriente de las expresiones ‘filosofia analitica’ y
“il6sofo analitico’ responden, en principio, a estas condiciones generales.
No cabe duda de que ellas son muy poco precisas. Pero no hay motivos
valederos para pensar —conociendo la realidad a la que aquéllas se apli-
can— que resulten inconvenientes. Y ésta es, en este orden de cosas, una
razén de peso.

Tres comentarios adicionales son pertinentes en este punto.

a) Las consideraciones anteriores descartan la posibilidad de usar



clertos giros tales como ‘;Qué opina usted, como filésofo analitico, de tal
problema?’, o ‘Si estd enrolado en la filosofia analitica tiene que admitir
que..., 0 ‘;Qué dice la filosofia gnalitica de...?’ o ‘La respuesta que un
filésofo analitico tiene que dar a esta cuestién es...’. Estas —y otras simi-
lares— son preguntas y afirmaciones que no pueden formularse vilidamen-
te pues, en cierto modo, cavecen de sentido. Ello es asi porque presuponen
una concepcién errémea de la filosofia analitica y de las condiciones de
adseripeion de un filésofo a ella 1.

b) Las consideraciones anteriores presuponen el uso de la expresién
‘filosofia analitica’ para hacer referencia a la obra de un mnicleo de filésofos.
actuante en el periodo 1945-1960. Pero una vez que se admiten las conside-
raciones que hemos hecho para ese contexto histdrico, nmo parece haber
razones valederas que impidan ampliar la “familia” de modo tal de in-
cluir en ella a toda una conspicua linea de “antecesoves”, por ejemplo, el
Wittgenstein del Tractatus, los atomistas légicos (Russell, Wisdom, Ram-
sey), el Circulo de Viena, el grupo de Berlin, el idiosincrdsico G. E. Moore,
la escuela de Upsala, el realismo norteamericano y las tendencias natura-
listas ¥ neopragmatistas, etcétera. En lo que sigue, ‘filosofia analitica’ y
‘filésofo analitico’ serdn usadas con esa extensién amplia.

s) El caracter deflacionario que posee, sin duda, esta manera de ca-
racterizar a la filosofia analitica seri paliado —en parte, al menos— con
la menecion de algunos rasgos del aire de familia gue presentn nuestros
filésofos. A riesgo de ser tedioso, vuelve a insistir que lo de “rasgos del
aire de familia” debe tomarse de manera literal, concediendo que pueden
presentarse en grados divensos v, ademéis, gue algunos rasgos pueden apa-
recer en ecierta configuracion en algunos filosofos y otres rasgos (o los
mismos) pueden aparecen en otra configuracién en otros filésofos.

Mencionaré cuatro rasgos que me parece gue pOSEen una recurrencia
suficiente como para que se les preste una atencién especial.

I) tendencia a ver una relacién més o menos intima entre la filo-
sofia y el lenguaje;
II) adopcién de una actitud cauteloso hacia la metafisica;

1 TUn ejemplo. La pregunta ;Qué opina usted, como filésofo anali-
tico, del dualismo mente-materia? debe responderse diciendo que como fi-
lisofo analitico no hay nada especifico que sostener respecto de este tra-
dicional problema. Es mas. No se deja de ser filésofo analitico porque se
sostenga un dualismo de tintes clasicos, o un monismo neutral, o un con-
ductismo metodolégico, ¢ un monismo materialista, o un interaccionismo, o
un paralelismo, o un epifenomenismo, etcétera. ¥ no es dificil dar ejem-
plos de filésofos analiticos que, de una manera u otra, han defendido o
defendien alguna de estas posiciones. El ejemplo puede aplicarse al resto de
las frases citadas. Ademdas, podrian darse facilmente otros ejemplos per-
tenecientes a distintas disciplinas filosoficas. :




AII) actitud positiva hacia el saber cientifico;
IV) reconocimiento implicito o expreso de que el anilisis constituye
una condicion necesaria del filosofar.

Resulta imposible, por razones de espacio, comentar —aunqus fuera
hrevemente— cada uno de estos rasgos. No es dificil, sin embargo, darles
contenido y sobre todo admitir la posibilidad de que se presenten con gra-
daciones que van, lisa y llanamente, desde una prominencia maxima hasta una
presencia puramente simbélica. Un ejemplar bastari, creo, para aclarar esto
Hitimo. Como se sabe, los miembros y seguidores del Circulo de Viena, es
decir, los positivistas logicos, adoptan hacia la metafisica una actitud hos-
til: le dan de baja nada mAs ni nada menos que por achacarle carencia de:
eontenido cognoscitivo. Esta es la posicion méas extrema que se da, al res-
pecto, dentro del ambito de la filosofia analitica. Pero, como es menos
sabido quiza, tal posicion no es necesariamente compartida por el resto
(bastante extenso, por cierto) de los filésofos analiticos. Russell caracte-
riza a su atomismo l6gico —correctamente— de posicion metafisica. Moore
sostiene que “...la cosa mis importante que han tratado de hacer los fi-
Iésofos es dar una explicacién de la totalidad del universo”. (Some Main '
Problems of Philosophy, 13/14), y discusiones de problemas tipicamente
metafisicos (el problema de los universales, la relacién mente-materia, la
naturaleza y conocimiento del mundo exterior, la causalidad, el determi-
nismo y el libre albedrio, el compromiso ontolégico que surge al adoptar
wn esquema conceptual o lingliistico dado, eteétera) abundan a todo'lo lar-
g0 del desarrollo de la filosofia analitica. Claro gque, también con grados
diversas, la actitud que predomina al encararlos es —como digo— caute-
losa. Se trata de evitar los excesos verbales, tedricos y conceptuales de
los que tantos ejemplos pueden darse, en el pasado como en el presente,
en el aAmbito de la metafisica especulativa. Quizd en haber mantenido con-
gistentemente tal actitud se encuentre, en gran medida, la razén d= gue
algunos-filosofos analiticos hayan logrado importantes progresos en el tra-
tamiento de problemas de cardecter metafisico.

Dos observaciones finales respecto del tema que ocupa esta seccion.
Primero, deseo dejar en claro que esta enumeracién de rasgos no pretende
ser exhaustiva ni siguiera precisa. Segundo, es evidente que ninguno de
estos rasgos posee, por si mismo, caricter novedoso. Cualquiera de ellos
puede rastrearse en el pasado filoséfico. Pero reconocer esto no implica
desconocer esto otro: que hay en la filosofia analitica algo notablemente
original, al menos en los tres sentidos siguientes. En la configuracién
eon que esos rasgos se han ido presentando a lo largo de su desarrollo
histérico; en el empleo de técnicas analiticas novedosas en el desarrollo
de la investigacién filoséfica (sea que se trate de téenicas formales que
recurren a la légica matemitica o de técnicas informales que apuntan a,

8




esclarecer distinciones conceptuales a través de analisis practicados a nivel
del lenguaje ordinario); y en el énfasis puesto por muchos filésofes ana-
liticos en alguno o en varios de tales rasgos.

3. Breve Secuencia Cronolégica

;Cuél ha sido el desarrollo de la filosofia analitica? ;Cudles son sus
representantes de nota? ;Qué lineas internas los separan? Es imposibie
responder a este tipo de preguntas en unas pocas paginas, aunque parece
Jimportante intentar, al menos, darles un comienzo de respuesta. Para al-
canzar este fin mas modesto me propongo atacarlas en un nivel relativa-
mente accesible. En otras palabras, intentaré ofrecer una mera secuencia
crenologica de la filosofia analitica, aderezandola con brevisimos comen-
tarios referentes a algunos momentos cruciales de su desarrollo.

" Se acostumbra distinguir tres frases en el desarrollo de la filosofia
analitica. La primera comprende el periodo de reaccién contra el idealis-
mo absoluto, el desarrollo del andlisis clisico y el desenvolvimiento del
atomismo légico. Se inicia a comienzos de siglo y culmina en la primera
‘mitad de la década del veinte. La segunda fase tiene inicio en la década
del veinte y se prolonga hasta la época inmediatamente anterior a la se-
gunda guerra mundial. Se caracteriza por el florecimiento en el continente
europeo (en Alemania, Austria, Polonia, Dinamarca, Finlandia, Suecia, No-
ruega, y esporadicamente en Francia, Bélgica y Holanda) de distintos ni-
cleos independientes que se interesan en el desarrollo de investigaciones
filoséficas conectadas con el lenguaje y el saber cientificos y que adoptan,
con distintos grados, una posicién de corte empirista y una actitud anti-
metafisica. El Circulo de Viena es, por lejos, el represenante miximo de
este interesante movimiento que, lamentablemente, concluye de manera
abrupta por razones no filoséficas. La tercera fase comienza, en realidad, a
mediados de la década del treinta cuando Wittgenstein da un vuelco fun-
damental a su pensamiento y cuando en Oxford, Ryle comienza a ejercer
una influencia decisiva. Sin embargo, estos desarrollos sélo tienen manifes-
tacién plena después de la segunda guerra mundial. A su vez, el grupo
disperso de filésofos continentales que escapan de las persecuciones poli-
ticas y/o raciales y, por fin, de la guerra, emigra —con alguna excepcion
notoria como la de Popper y Waismann— a Estados Unidos y alli, junto
con filésofos norteamericanos, van dando forma a un movimiento que ofrece
caracteristicas distintas al encarnado por Wittgenstein y por los filésofos
oxonienses. Se puede observar en la actualidad, que esa divisién en el cam-
po.de la filosofia analitica es ya cosa del pasade. En la iltima década hay
sintomas evidentes de que algo asi como un proceso de acomodamiento y
reestructuracién tiene lugar en su seno. Pero como en este tipo de feno-

9




menos lo que pasé hace unos pocos afios es, en realidad, lo que todavia
estd pasando hoy, prefiero dejar las cosas en 1960, aproximadamente. Pa-
sc, pues, a formular algunos comentarios suscintos referentes a cada una
de las fases ({no etapas!) mencionadas.

a) En el tltimo cuarto del siglo pasado log medios filoséficos ingleses
v norteamericanos se vieron pricticamente copados por un idealismo de
corte hegeliano. Varias fieuras notables dieron impetu a esta tendencia
que curiosamente —al decir de W. James— venia a desarrollarse en esos
paises “después de haber sido enterrada en Alemania”. B. Bosanquet y
F. H. Bradley en Oxford, J. McTaggart en Cambridge y J. Royce en Har-
vard son, sin duda, sus representantes de mayor fuste. Pero el reinado
indiscutido del idealismo no duré mucho, v a fines de siglo comenzaron
a hacerse oir voces disidentes. En Estados Unidos, un nicleo autotitu]adp
“Nuevos Realistas” formado entre otros, por W. P. Montague, R. Perry y
E. B. Holt, desarrollé una intensa actividad que culminé en 1912 con Ia
publicacién de un volumen colectivo, The New Realism: Cooperative Stu-
dies in Philosophy. La preocupacién de los nuevos realistas se genera, prin-
cipalmente, en la posibilidad de desarrollar un realismo gnoseolégico co-
herente. En Oxford, T. Case y J. Uook Wilson formulan agudas criticas a
la concepcién idealista. En Cambridge, por su parte, G. E. Moore ¥ B.
Russell también comienzan una cruzada antiidealista que, en definitiva, serd
la que posea mayor influencia tedrica, tanto en lo que hace a sus elemen-
tos criticos como a la creacién de una linea original de pensamiento. Las
ideas de Moore y Russell —pese al indudable genio de ambos— mno salen
sin embargo de la nada. Influyen en ellas el pragmatismo de James (un
duro adversario del idealismo hegeliano), el movimiento objetivista ins-
pirado por F. Brentano y continuado por A. Meinong y el antipsicologis-
mo defendide por Bradley y por G. Frege (posicién ampliamente desarro-
llada, dicho sea de paso, con anterioridad al antipsicologismo de E. Hus-
serl). Moore y Russell adoptan en un primer momento un pluralismo on-
tolégico y un realismo gnoseoldgico extremos. Aungue poco tiempo basta
para que limen, en ambos niveles, las aristas mads agudas. Para ello Russell
se inspira en las técnicas empleadas por la logica matematica y en las so-
luciones logradas en el drea de la fundamentacién de la matematica. (Dis-
ciplinas ambas a las gue hace también contribuciones importantes). Su fa-
mosa teoria de las descripciones —es decir, la teoria que sostiene que las
oraciones del tipo ‘El tal y tal es P’, que gramaticalmente son oraciones
de sujeto-predicado, tienen en realidad la forma logica correspondiente a
las oraciones generales y el empleo de técnicas construccionistas en Ambitos
distintos al de las disciplinas formales constituyen aportes notables que
representan, al mismo tiempo, paradigmas de anilisis filosoficos. En 1912
hace su aparicién en Cambridge, L. Wittgenstein, un verdadero ge-

10



nfie’ filoséfico. Su preocupacién por analizar nociones basicas de las dis-
ciplinas formales y, mas tarde, por investigar las conexiones entre el
lenguaje y la realidad, lo transforman prontamente en un intimo colabo-
rader de Russell. Gran parte de esa influencia se manifiesta en el ciclo
de’ eonferencias que Russell ofrece en Londres en 1918. En ellas expone
“la ideas que he aprendido de mi amigo y ex-alumno Wittgenstein”. Ru-
ssell denomina a la posicién que presenta, ‘atomismo légico’. En 1921 apa-
¥ééeé en alemén la obra de Wittgenstein que, en realidad, llegard a ser
conocida mundialmente a través de la traduccién inglesa, publicada en 1922
bajo el titulo de Tractatus Logico-Philosophicus. La idea central del Trac-
tatils es que las oraciones mds simples tiemen una estructura isomérfica
con la realidad. A esta teoria se agrega una ontologia de la que resulta
gue el mundo es la totalidad de los hechos y que los hechos mds simples
estdn constituidos por elementos simples “que forman la substancia” del
mundo y que son “lo existente”. El Tractatus ofrece, ademis, una teoria
sobre el cardcter tautolégico de las verdades de la légica, consideraciones
acerca de la nacesidad, planteos referentes a la mnaturaleza de la filosofia,
al ‘cardcter de la ética y del misticismo, etcétera. La distincion entre lo
qué se puede decir y lo gue sblo puede zer mostrado lleva a Wittgenstein
a proclamar el sinsentido de las afirmaciones contenidas en la propia obra:
ellaincurre en el pecado de querer decir lo que no se puede decir. El
Practatus es, sin duda, un clisico de la filosofia y con su aparicién eul-
mina la primera fase de la filosofia analitica.

?.9) El fenémeno mis notable que tiene lugar dentro del ambito de
la filosofia analitica en la década del veinte es la aparicién en el continente
europeo de varios grupos que aungue son independientes unos de otros,
se caracterizan por defender tesis de tipo empirista, por preocuparse por
el analisis filoséfico del lenguaje de la ciencia y de las teorias cientificas v
por adoptar, genéricamente, una actitud antimetafisica. En algunos de esos
nicleos es evidente la influencia de una parte de la importante obra filo-
sofica desarrollada en la fase anterior. Un niicleo destacado es el llamado
“Grupo de Berlin”, cuyas figuras mas representativas son H. Reichenbach y
C. Hempel. Otro nicleo, inspirado por K. Twardowski (relacionado con Bren-
tane y Meinong), es el “Grupo de Varsovia” cuyos integrantes se intere-
san especialmente en la légica. Figuras tan brillantes como J. Luka-
siewicz, T. Kotarbinsky, ‘3. Lesniewski, K. Ajdukiewicz y A. Tarski forman
parte de él. La denominada “Escuela de Upsala” es también importante,
Su fundador, A. Higerstrom, nuclea un nutrido contingente de pensadores
suecos (entre los que se destacan K. Olivecrona, K. Marc-Wogau e I. He-
denius) de indudable gravitacién en los medios filoséficos de su pais. E.
Kaila y G. von Wright en Finlandia, Arne Ness en Noruega, J. Joergensen
y A. Ross en Dinamarea, y L. Rougier en Francia completan esta muestra

11




de pensadores y de grupos filosdficos que, como he dicho, muestran una
orientacién muy parecida, pese a que en muchos casos actliien con ftatal
independencia y, atin, aislamiento. Pero esta interesante efervescencia. fi-
loséfica tiene su manifestacién mas brillante en el Circulo de Viena, orizo-
tado por M. Schlick y compuesto por R. Carnap, O. Neurath, F. Waismann,
H. Hahn, V. Kraft, K. Gédel y G. Bergmann, entre otros filésofos y cien-
tificos de elevado nivel. El Circulo se construye en 1929 como un movi-
miento formal y lanza un programa filos6fico. Este incluye, entre obras
ccsas, la idea de llegar a constituir una ciencia unificada, el empleo sis-
temidtico del método légico de analisis, el propésito de analizar légicamente
el lenguaje cientifico y el principio de que s6lo los enunciados con ceafe-
nido empirico poseen realmente significado cognoscitivo. La actividad due
desarrolla el Circulo es febril y en poco tiempo lanza una coleccién de li-
bres, otra de monografias, piblica una revista: Erkenntnis y organiza va-
rios congresos que tienen un éxito notable. Praga, Paris. Cambridge ¥
Konisherg son sus sedes. La influencia de los positivistas légicos se hace
sentir muy pronto fuera del continente europeo. En Estados Unidos. figu-
ras -como C. Morris, E. Nagel y C. I. Lewis, continuadores de la tradicién
pragmatista, asimilan algunas de las tesis del Circulo. A. Ayer, es su emha-
jador en Inglaterra. Pero todo este proceso llega muy pronto a su fin. En
el caso especifico del Circulo de Viena. el gobierno derechista de Dolifus
v de su continuador Schuschnigg, adopta una agresiva actitud hacia sus
miembros. Mds tarde, los nazis —al perseguir a los judios (varios miembros
del Circulo lo son) y todo lo que pueda significar un escollo para la realiza-
cién de su insensato “parafso™— perfeccionan la obra mis alli, por supies-
to. de las fronteras de Alemania. Algunos sobrevivientes de la tragedia
consiguen escapar y, en general, encuentran refugio en Estados Uni-
dos. De ahi que el panorama filoséfico de este pais presente, a partir de
1945, un aspecto peculiar y que, en definitiva, el intercambio de influencias
conduzea a la creaciéon de una actitud filoséfica que si bien puede, en
parte, considerarse heredera de los positivistas ldgicos, no puede verse, de
manera alguna, como una réplica, ni siguiera como un remedo, de las tesis
defendidas originariamente por aquéllos. La destruccién, por causas ne
filoséficas, del incipiente movimiento analitico que se desarrollé durante
una década y media, aproximadamente, en el continente europeo, es de
lamentar. Es dificil saber qué hubiera pasado si... Pero lo cierto es que
con el corte abrupto de la influencia que comenzaban a espariar- los
grupos mencionados, nacidos naturalmente dentro de la tradicién fiio-
séfica continental, se tronché una brillante posibilidad teérica para la file-
sofia europea. Fue asi como el campo quedéd expedito a otras tendencias
que monopolizaron desde entonces su desarrollo.

¢) He dicho que la tercera fase en el desarrollo de la filosofia anali-
tica comienza con el vuelco que Wittgenstein imprime a sus ideas filosd-

2



ficas: repudia, en lineas generales, la posicién tedérica supuesta y propues-
ta por él mismo en el Tractatus. Esto ocurre en 1933/34 en la Universidad
e Cambridge, a la que Wittgenstein habia regresado en 1929. En Oxford
también se produce, paralelamente, un movimiento que, aungue distinto
en aspectos importantes, apunta a algo similar a lo que estdn dirigidas las
nuevas ideas de Wittgenstein. Durante varios afios, el lider indiscutide en
Oxford es G. Ryle: Mas tarde, J. L. Austin advendrd también a un lugar de
privilegio en la jerarquia oxoniense.

Es dificil decir en unas pocas palabras en qué consiste el sentido de
este nuevo orden de ideas, aunque guizd no resulte del todo descaminado
weerir que se trata nada méis ni nada menos que de una reaccién posible
ante la quiebra de la nocidén clisica del analisis filoséfico que germina en
1z obra de Moore y de Russell, se conserva en el Tractatus y pasa, con al-
cunas modificaciones de detalle, al positivismo l6gico. Bésicamente, Moore
v Russell parecen entender el anilisis filoséfico como algo gue debe cul-
minar en definiciones o pardfrasis cuyas formas tipicas son las de las defini-
ciones explicitas (A=, B, C, D) y/o la de las definiciones contextuales (da-
da una oracién ‘p’ que contiene una expresién ‘m’, filoséficamente problema-
tica, se define ‘p’ en términos de otra oracién ‘q’ o de un conjunto de oracio-
nes v’, ‘s’, ‘', tal que: 1) ‘a’ o el conjunto de dichas oraciones es equivalente
a ‘; ¥ 2) ni ‘m’ ni ninglin sinénimo de ‘m’ aparece en ‘q’ o en el con-
junto formado por 77, ‘s’, ‘¢’). La idea implicita en la nocién clasica del
andlisis es que se logra clarificar filoséficamente un concepto, nocién, tér-
mino, etcétera, cuando se arriba una definicién o parafrasis que explicita
el contenido de tal concepto, nocién o término, o que muestra la verdadera
forma légica de la oracién original en la que el término en cuestién apa-
reee, 0 bien gque incluye términos que hacen referencia a elementos fltimos
de la realidad. Esta es, por clerto, una enunciacién aproximativa de las
formas y pretensiones tedéricas del analisis cldsico2, pero —pese a ello—

2 En realidad, no sélo es una enunciacién aproximativa sino que, en
un sentido estricto, es excesivamente general en cuanto a tratar de abarcar
la practica efectiva del andlisis en Moore y en Russell. Sin pretension de
agotar el tema, me parece interesante apuntar lo siguiente: 1) la concep-
cién del analisis filoséfico defendida expresamente por Moore se acerca a
la caracterizacién en términos de definiciones explicitas; 2) lo anterior no
impliea que en los hechos Moore no haya impreso a su actividad filoséfica
un libre rumbo tedrico (es importante sefialar, por ejemplo, que Moore
ensayé extensamente lo que A. White ha denominado “anilisis por distin-
cién”, una anticipacién del enfoque del segundo Wittgenstein y de algunos
filésofos oxonienses); 3) Russell, por su parte, puso el acento en las de-
finiciones contextuales y, a través de ellas, en la elucidacién de la forma
légica de los enunciados en cuestién o en el desarrollo del programa cons-
truccionista; 4) como cuadra a todo aquel que tiene muchas cosas im-
portantes que decir en materia filoséfica, ni Moore ni Russell dedicaron
mayor tiempo a teorizar sobre el andlisis filoséfico en general, ni tampoco
sobre sus propias pricticas analiticas. !

13




alcanza a transmitir la esencia de su mecanismo y de sus alcances. Por cier-
to que el andlisis filosofico asi concebido tuvo éxitos importantes. Pero
con el correr del tiempo, las expectativas depositadas en él comenzaron a
parecer excesivas. En general, las frases y palabras del lenguaje cotidiano
v del lenguaje cientifico resistieron toda pretensién de reformularlas en
parafrasis ideales. Las razones del fracaso parecen ser, basicamente, dos:
la imposibilidad de hacerse cargo de la riqueza significativa del lenguaje
ordinario y/o la pretensién de imponer de antemano exigencias tedricas que
requieren, a su vez, justificacion y anilisis. En otras palabras, los analistas
clasicos pecaron por omisién y/o por exceso. Y si algo comun puede en-
contrarse entre el segundo Wittgenstein y Ia escuela de Oxford es la idea
de que el pecado tedrico de los analistas clisicos fue un pecado de omi-
sién. De ahi la decisién de internarse en los vericuentos significativos del
lenguaje ordinario para descubrir la rigueza de sus distinciones y matices
ocultos por la practica cotidiana, y para poner orden en nuestras concepcio-
nes o para reconstruir su “geografia légica”. b

Claro que ésta es una de las dos opciones. La otra consiste en pensar
que los analistas cldsicos cometieron un pecado de soberbia. Fijaron un mo-
delc demasiado exigente en niveles en los que sélo cabe imponer requisifos
mas débiles. La que dimos en llamar ‘linea reconstruccionista’ —que co-
mienza a imperar fundamentalmente en Estados Unidos después de la se-
gunda guerra mundial— adopta, basicamente, esta segunda opcién. La ri-
queza significativa del lenguaje ordinario es tedricamente indeseable y, qui-
zd, intratable. De ahi que sélo quepa admitir que la claridad filoséfica ema-
nari tunicamente de lenguajes formalizados construidos de acuerdo con
las técnicas estrictas que brinda la 16gica formal, dentro de los cuales en-
cuentran un funcionamiento perfectamente regulado los términos, expre-
siones o mnociones sujetas a elucidacion filosdfica. y

Figuras relevantes de la ‘filosofia lingiiistica’ son Ryle, Waismann,
Austin, Urmson, Strawson, Warnock, Malcom y Hare, entre otras. Figuras
relevantes de la ‘linea reconstruccionista’ son Carnap, Goodman, Quine,
Sellars, Martin, Hintikka, etcétera. Un gran nimero de filésofos analiticos
se ubican en posiciones intermedias entre estas dos lineas que como he se-
fialado, alecanzan su maxima intensidad tedrica en la década del cincuenta ¥
comienzos de la del sesenta.

Esta es, en gruesas pinceladas (quizd sea més correcto decir, burdos
brochazos) la secuencia cronolégica de la filosofia analitica. Hay una
cosa, al menos, que espero ayude a mostrar: parece sensato pensar que
algo de importancia filoséfica debe poder encontrarse en una tendencia
que a lo largo de sesenta afios ha agrupado en su seno a numerosos filéso-
fos de primera linea ¥ a algunos de los genios filoséficos del siglo veinte.
Espero, también, que la secuencia cronolégica presentada haya realzado
el hecho, ya apuntado, de que las contribuciones que constituyen el nicleo

14




mismo de la filosofia analitica provienen de pensadores separados, la ma-
yoria de las veces, por diferencias tedricas muy grandes. Este es un fe-
némeno peculiar; quizd tnico en la historia de la filosofia. Es posible pues,
que recién ahora comience el lector a justificar a mi insistencia en hablar
del “aire de familia” que muestran los filésofos analitices.

4 Galeria de Estereotipos.

Es correcto afirmar que la filosofia analitica ha quedado al margen del
receptivo interés demostrado en nuestros medios filoséficos hacia otras
tendencias. (Este ha sido, recuérdese, el punto de p_artida de nuestro tra-
bajo.) Sin embargo, de una manera u otra, en un grado infimo si se quiere,
la filosofia analitica ha conseguido filtrarse en ellos. Un reducido grupo
de especialistas que en algunos casos advinieron a planos de notoriedad ha
sido responsable del proceso. Ante esta presencia, generalmente inesperada,
los medios filoséficos tradicionales reaccionaron de distintas maneras. Al-
gunas veces negaron lisa y llanamente que la produccién de los filésofos
analiticos tuviera caracter filosofico. Otras veces se han resistido a atribuir
a tal produccién importancia o interés filoséfico. (Ambos “argumentos™ so-
lo prueban, por supuesto, que las expresiones ‘cardcter filosdfice’, ‘impor-
taneia filoséfica’ o ‘interés filoséfico’, como muchas otras expresiones, son
susceptibles de ser empleadas con un plus emotivo, sea peyorativo o ce-
mendatorio). En varias oportunidades, esos medios tradicionales han ensa-
vado denunciar una eventual dependencia ideolégica de los filosofos anali-
ticos —y mutatis mntandi de cuantos pueden sentirse atraides por su
obra— respecto de uno de los imperialismos de turno. (Un “argumento”
que, de hecho, es dificil considerar con seriedad porgue sus proponentes sue-
len presentarlo envuelto en un “conveniente” ropaje panfletario ¥/o apro-
vechan los conocidos vericuentos significativos de expresiomes tales como
‘ideologiia’, ‘dependencia ideolégica’, ete., y/o parten de premisas que
aceptan como credos mas que como tesis filoséficas). 2 Otras veces, por fin,
han echado a rodar estereotipos deformantes (ésa es, precisamente Jla fun-
cién primordial de todo estereotipo) gue muestran una mayor sutileza es-
tratégica que los “argumentos” mencionados antes. Creo conveniente,, en

3 Creo conveniente advertir que estas breves observaciones no preten-
den enmascarar una posicién ingenua acerca de los problemas que plantea
la prictica de la actividad filoséfica en un marco eminentemente “impor-
tador” como el nuestro. Lo que se proponen sefialar es el meollo de una
“tictica argumentativa” que cuando presenta los rasgos sefalados, escameo-
tea toda posibilidad de discutir con rigor y provecho un problema tan fun-
damental y urgente. La cuestién es tocada en la seccién 5. Véase también la
bibliografia mencionada en la nota 6.




consecuencia, detenerme en este punto y considerar tres estereotipos pati-
cularmente recurrentes.

El primer estereotipo tiene que ver con la ldgica matemdatica .La idea
es que quien se encuentra enrolado en la filosofia analitica no puede ser
ctra cosa que un légico matemadtico, quiza brillante en su especialidad aun-
que irremediablemente ingenuo desde un punto de vista filoséfico .El fild-
sofo analitico es visto, por lo tanto, como una especie de terrorista légico
que estd convencido de que cualquier problema puede ser resuelto me-
diante una rapida apelacién a ‘p’, ‘q’ v algunos otros elementos extraides
del arsenal que provee la légica moderna. La filosofia resulta asi, un mero
deporte formal que nada tiene que ver con “lo auténticamente filoséfico”.

Hay, por cierto, una chispa de verdad en este estereotipo, en taate
sugiere que la légica tiene peculiar relevancia en el Ambito de la filosofia
analitica. Pero es obvio que mis alld de este aspecto, yerra completamea-
te el blanco. Hay dos argumentos de peso que muestran que ello es asi
El primero es que desde el comienzo mismo de la filosofia analitica se en-
cuentran en su seno filésofos que se oponen al empleo de técnicas formales
y filésofos que son partidarios de ellas. Moore y Russell representan, en
el mismo punto de partida de la filosofia analitica, esta diferencia de ac-
titud hacia la légica matemética. Y no escaparda a la perspicacia del lector
que gran parte de la discrepancia entre los filésofos del lenguaje ordinario
¥ aquellos que militan en el movimiento reconstruccionista se centra en las
diferentes maneras de valorar el empleo de técnicas formales a mivel fi-
loséfico. En suma: en el mejor de los casos el estereotipo en cuestion val-
dria sélo para una parte de los filésofos analiticos; nunca podria exten-
derse hasta abarcar a todos ellos. Aunque bien vistas las cosas, tampecco
vale para ese sector parcial. No puede decirse de ningtn filésofo analitice
seriamente interesado en las disciplinas formales y/o en el empleo de
téenicas formales, que su preocupacién reconozca como origen un in-
consulto afdn formalizante. En torno a la ldgica (entendida como uuna
disciplina cientifica auténoma) se plantean importantes problemas filead-
ficos (por ejemplo, el andlisis de sus nociones fundamentales, el andlisis de
los supuestos, fundamentacién y limitaciones de los lenguajes formaliza-
dos, etcétera). También son importantes —y de indudable tradicién filosé-
fica— los problemas que plantea la fundamentacién de la matematica. Por
iltimo, la construccién de lenguajes formales como método de elucidacién
filosdfica ofrece una auténtica posibilidad teériea y, para algunos, una fun-
dada manera de encarar ciertos problemas filoséficos, Podrin compartirse o
no esas inquietudes tedricas (personalmente no soy optimista en cuanto a les
logros efectivos que puede proporcionar la construccién de lenguajes forma-
lizados), pero lo que jamis puede hacerse es confundirlas con una banal

distraccion formal.

Un segundo estereotipo tiene que ver con los positivistas légicos (nee-

16




pocitivistas, empiristas légicos, etcétera). La idea es, en este caso, que
todo el que se enrola en la filosofia analitica es positivista 16gico, es decir,
un terrorista mas peligroso aiin que el anterior porque une la inclinacién
haeia la légica con el terrorismo antimetafisico. El filésofo analitico (o le
que es lo mismo, segin este estereotipo, el positivista l6gico) se caracteriza
ademés por mostrar ingenuas pretensiones de reducir los problemas filosé-
ficgs a problemas lingiiisticos ¥ por tratar de elevar el conocimiento cien-
tifieo al plano de lo inmarcesible.

Es ficil mostrar el error histérico en el que se asienta este estereoti-
po. No cabe duda de que el positivismo légico es una de las tendencias fin-
cluidas dentro de la filosofia analitica; y es verdad, también, que por el
eardcter de sus teorias fue la corriente analitica que mayor impacto emo-
cional y tedrico produjo en los reductos tradicionales. Es cierto, ademas,
gue ‘el positivismo légico fue por regla general la carta de presentacién
de la filosofia analitica en dichos medios. Pero de ahi a identificar a cual-
auier filésofo analitico con un positivista légico hay un paso muy grande
¥, sobre todo, ilegitimo. Ello es asi, no sblo porque si tal identificacion
fuera real implicaria que tedo filésofo analitico debe compartir las tesis
sostenidas por el Circulo de Viena, lo que de hecho no es el caso (es mas,
desde hace afios ni los mismos sobrevivientes del Circulo defienden de ma-
nera ortodoxa las doctrinas del manifiesto de 1929), sino porque la opor-
tunidad en la que el Circulo de Viena hace irrupcion en el contexto de la
filosofia analitica muestra la absorcién e interpretacién (no siempre co-
yrecta, por cierto) de muchas tesis y teorias elaboradas en la primera fase
del desarrollo de aquélla. 'En otras palabras, el positivismo logico es una
de las tendencias habidas en el seno de la filosofia anslitica, por lo qua
mal puede identificarse a ésta con aquél. Como la expresion ‘positivista 16-
gico’ (y sindnimas) tiene en algunos ambientes un matiz peyorativo, es
aconsejable restringir su uso de modo tal que haga referencia a los miem-
bros del Circulo de Viena y a sus simpatizantes inmediatos. *

El tercer estereotipo es, en realidad, una consecuencia de los ante-
riores. La idea, en este caso, es que un filosofo analitico tiene poco o nada
que decir mas alld del Ambito de la filosofia de la ciencia, la l6gica filo-

4 No debe atribuirse a esta recomendaciéon un mero sentido “tdctico”.
Cuando en un Ambito en el que los rétulos no siempre cumplen una funcién
feliz comienzan a manifestarse respecto de alguno de ellos “deformaciones
connotativas”, el remedio indicado es tratar de rescatar el significado pris-
tino de la expresién en cuestion. Esto es, sencillamente, lo que propongo
respecto de ‘positivista l6gico’ v ‘positivismo 16gico’. Cabe reconocer, por
otra parte, que la deformacién que denuncio no es una exclusividad de nues-
tros: medios filoséficos. La literatura recoge ejemplos de planteos simila-
res en centros filoséficos extranjeros y, aun, el reconocimiento de difi-
cultades en el empleo de tales expresiones por parte de algunos filésofos
analiticos. {

17




séfica, los fundamentos de la matematica y, quizd, de la filosofia del len-
gunaje. Puede concederse que en estos campos se hayan hecho contribuciones
de interés que no pueden ser pasadas por alto. Pero lo importante —para
el verdadero filésofo— estd en otro lado. Todo aquel que se interese por
problemas filosdéficos fundamentales —es decir, problemas ubicados tra-
dicionalmente dentro del marco de la metafisica, la teoria del conocimien-
to y la ética— pierde su tiempo hurgando en los aportes de los filésofes
analiticos. Es mejor, por ello, buscar inspiracién en otras lineas de pen-.
samiento. : '
Interesa sefialar el error profundo en el que también descansa este
otro estereotipo (el mas perjudicial, quizd, de los mencionados hasta aqui).
Y si bien los comentarios deslizados en la seccién 3 sugieren que los fi-
lésofos analiticos se han dedicado —no precisamente de una manera ca-
sual— a muchos otros temas aparte de los que corresponden a las discipli-,
nas mencionadas en primer término, creo necesario formular en este punto.
algunas observaciones adicionales. ;
(Si consideramos, por ejemplo, el tipo de problemas que se suelen agru-
par bajo el rétulo de teoria del conocimiento, las contribuciones hechas por
filésofos analiticos constituyen una variada galeria de aportes originales., .
El problema de la percepcién, las posibilidades tedricas del fenomenismo:
y del realismo, el andlisis de la nocién de conocimiento y de la de creencia,
el problema de las otras mentes, problemas relacionados con la identidad
personal y la individuacién, el andlisis de nociones tales como memoria,.
sensacién, emocion, imaginacion, inteleccidn, la discusién de los supuestos
generales del conocer humano y del dualismo mente-materia, etcétera, han.
merecido una copiosa bibliografia. Philosophical Studies, Philosophical Pa-
pers y partes substanciales de Some Main Problems of Philosophy de
Moore; Our Knowledge of the External World, An Analysis of Mind, Human .
Knowledge de Russell; Perception de Price; Allgemeine Erkenntislehre y,
Gesammelte Aufsatze de Schlick; porciones substanciales de Der Logische .
Aufbau der Welt de Carnap; The Structure of Appearance de Goodman;
The Foundations of Knowledge, The Problem of Knowledge v The Concept of
a Person de Ayer; An Analysis of Knowledge and Valuation y Mind and
the World Order de Lewis; The Concept of Mind de Ryle; Sense and Sen-
sibilia de Austin,Perceiving de Chisholm; Knowledge and Belief de Hintikka,
etcétera, hablan a las claras de un interés que excede en mucho lo circuns-
tancial. Es méas. Creo que nadie que se considere seriamente interesado
en la tematica que abarca la llamada teoria del conocimiento puede ignorar
esta obra, en muchos sentidos imprescindible por su indudable valor tedrico.
Algo similar cabe apuntar respecto del tipo de problemas que se agru-
pan bajo el rétulo impreciso de metafisica. Problemas tales como los que
se plantean en torno a la nocién de existencia, la prueba ontolégica, la rela-
cién entre el lenguaje y la realidad, la conexién entre el conocimiento y la

18



realidad, el compromiso ontolégico gue supone la adopcién de un esquema
conceptual o lingiiistico determinado, la nocién de materia, la nocion de
individuo, la nocién de casualidad, las multiples cuestiones que surgen al-
rededor de una concepcién determinista del munde, etcétera, también han
merecido discusiones y estudios singularmente novedosos. En algunas de
las obras mencionadas en el parigrafo anterior se tocan temas pertenecien-
tes a esta esfera (jcémo evitar la tierra de nadie que existe entre el plano
ontoldgico vy el gnoseolégico!). Pero también se pueden mencionar obras
especificas. El Tractatus es bisicamente una obra de naturaleza metafisica;
también son importantes The Analysiz of Matter de Russell, Meaning and
Existence y Logic and Reality de Bergmann; parte de los articulos inclui-
dos en From a Loegical Point of View y de la teméitica de Word and Object
de Quine; Individuals de Strawseon; Thought and Action de Hampshire,
etcétera. )

Cuando se consideran las contribuciones que se han hecho a la ‘ética
dentro de la filosofia analitica no cabe menos que admitir que nos en-
contramos con los aportes mas importantes realizados en esa especialidad en
lo que va del siglo. Como en el ecaso de los dos ntcleos de problemas men-
cionados anteriormente, también aqui cabe hacer referencia a una pléyade
de problemas discutidos con profundidad: el funcionamiento lingiiistico y el
significado de términos tales como ‘buend’, ‘correcto’, ‘debide’; el caridcter
neutral o comprometido de los estudios metaéticos; el absolutismo y el re-
lativismo éticos; la justificacién de los juicios morales; el paso posible del
ser al deber; la responsabilidad moral; la teoria general de lo aceién hu-
mana, etcétera. Obras como Principia Ethica de Moore, Ethics and Lan-
guage de Stevenson, The Language of Morals de Hare, marcan jalones en
el desarrolo de los estudios éticos. A ellas hay que agregar muchas otras:
The Rigth and the Good de Ross, The Place of Reason in Ethics y The Uses
of Argument de Toulmin, Ethics de Nowel-Smith, Norm and Action de
von Wright, The Moral Point of View de Baler, etc.

No deseo aburrir mas al lector con estas néminas (que sélo se justifi-
can por el fin que persiguen). Pero me parece conveniente observar gue
los textos mencionados no agotan la lista de los que pueden considerarse
realmente importantes y que a ellos cabe agregar la extensa hibliografia
contenida en las numerosas revistas técnicas que florecen en los paises en
donde predominan tendencias de corte analitico 5. Adviértase, por iltimo,

5 TUna excepcién. Desde 1967 se publica en Mgjico, Critica - Revista
hispanoamericana de Filosofia, destinada a recoger —segin se afirma en
su nota editorial— “lag preocupaciones de los representantes de la nueva
actitud ante la filosofia que se abre paso en América Latina... la filosofia
deja de concebirse como aventura especulativa, para entenderse como andlisis
conceptual y como critica”. Critica ha conservado a lo largo de sus casi
cinco afios de existencia un alto nivel técnico y tedrico.

19




que el argumento con el que intento refutar el tercer estereotipo en cues-
tién no se basa en el nimero sino en la calidad de las publicaciones. Esto
Gliimo es, por supuesto, lo tinico que interesa realmente.

5. Actividad Filosofica y Filosofia Analitica,

Deseo retomar en este punto el segundo aspecto sefialado en el co-
mentario con el que inicié la seceién 1: el cardcter peculiar de lo que en-
tre nosotros pasa por ser “actividad filoséfiea”. Y es mi intencién conectar
esta cuestion con lo dicho acerco de la filosofia analitica.

Hay, al respecto, varios hechos innegables.

No existe entre nosotros una verdadera actividad filoséfica. La situa-
cién excede posiciones y partidismos filoséficos. Y la prueba concluyente
de que no existe tal actividad es que no hay, en la priectica, una produceién
filoséfica auténtica ¥ original. Por cierto que pueden sefialarse algunas
excepciones, pero ello no hace méas que confirmar la regla. “Hacer filosofia”
consiste, en nuestro medio, en practicar alguna o algunas de las ocupa-
ciones que mencioné al comienzo de este trabajo. En especial, consiste en
practicar la docencia, es decir, en ensefiar filosofia, y esto en nuestro me-
dio es sinénimo, ge neralmente, de transmitir a un alumnado intelectualmen-
te pasivo lo que algin filésofo o grupo de filésofos sostuve sobre un pro-
blema determinado, o tareas similares. De ahi que sea remota la posibilidad
de que se desarrollen en los educandos el espiritu critico, la propensién al
didlego ¥ a la discusién rigurosa y la inquietud por practicar investigacio-
nez independientes, o sea, algunas de las condiciones necesarias para que
pueda desenvolverse una actividad filoséfica adecuada.

Pero si bien todo esto es parte de la cara negativa de los hechos con
los que tenemos que enfrentarnos, hay también en ellos una cara positiva
que estd dada por las innegables condiciones y la aptitud media de la ma-
yoria de los estudiantes y de algunos profesores de filosofia. Si se une
a ello la circunstancia de que el nimero de quienes en nuestro pais
se interesan por los problemas filoséficos es mas que satisfactorio —lo
que garantizar un margen elevado de probabilidad de contar con personas
capaces— puede augurarse una coyuntura propicia para dar un vuelco
fundamental a la situacion. El problema —nada facil, por cierto— consiste
en como dar salida y creacién a ese potencial.

Un andlisis detallado de la cuestién debe comenzar por catalogar y va-
lorar los factores que inciden de modo directo para hacer que la actividad
filoséfica esté ausente entre nosofros. Deben tomarse en cuenta, por ejem-
plo los efectos del proceso de sucesién de las ideas filoséficas en nuestro
pais, la incidencia de factores econdmicos, el impacto de una aguda proble-
mitiea politico-social que impone a todo intelectual responsable preocupa-

20



ciones adicionales a las de su campo especifico, la existencia de depen-
dencias econdmicas, politicas y culturales en el ambito internacional, etcé-
tera. 6 Pero cualquiera sea la importancia relativa de estos u otros_facto-
res y el valor de las politicas propuestas para superarlos o, al menos,
neutralizarlos, hay algo que es una condicién necesaria para el desarrollo
de la actividad filoséfica: la adopeién de una actitud adecuada. Cudl es,
exactamente, la actitud especifica del filésofo no es cosa que me propongo
elucidar aqui. Pero creo gue ella estd compuesta por una constelacion de
rasgos que comprenden, entre otras cosas, a) exigirse a si mismo la obger-
vancia de cAnones estrictos de rigor conceptual y terminoldgico, h) el tra-
tamiento detallado y cuidadoso de problemas especificos, evitando asi las
generalizaciones apresuradas y log planteos grandilocuentes, ¢) la dispo-
cieién al intercambio de ideas, a exponer las tesis propias a la critica de
los colegas y a modificarlas si resulta tedricamente pecesario. Esta enume-
racién pareial no pretende servir de base a un decilogo del buen filésofo.
Persigue mas bien, compendiar comportamientos que en su conjunto cons-
tituyen la esencia de la actitud filos6fica. Por cierto que no hay reglas para
ensefiar a adoptar tal actitud. Pero hay maneras de ayudar a internalizarla.
En gran medida, aprender a filosofar es como aprender a caminar. Imitan-
do modelos adecuados, aprovechando de la zyuda de otros, cayéndonos y
levantandonos podemos poner en marcha una aptitud para la que estamos
dotados y que, de alguna manera, debemos exteriorizar. En nuestro caso
esa aptitud deberd exteriorizarse en la prdctica de una verdadera actividad
filosdfica.

s en este punto en el que la filozofia analitica puede llegar a tener
una importancia i]léﬂspthada. Los comentarios formulados en la seccidn 3
stugieren —espero— el porqué de este aserto. Mi tesis es que dada la peculiar
configuracién de rasgos y las especiales caracteristicas que presenta la fi-
losofia analitica, la compeneiracion con la obra, los métodos de trabajo
y los canones de rigor de los filésofos analiticos puede ayudar a dar un im-
portante pase para alcanzar las condiciones que permitan desarrollar una
auténtica actividad filoséfica. En otras palabras, lo que propongo es sgacar
provecho del potencial metodolégico y tedrico de la filosofia analitica para
romper la estitica situacién en que se encuentran los estudios filosoficos
en nuestro pais. Intentar alcanzar estos fines es —por lo demis— lo que
justifica preocuparse por hacer ccnocer la ohra de los fildsofos analiticos.
No interesa, por supuesto, agregar un nuevo “objeto” a la némina de
articulos filoséficos de importacién. Tampoco inleresa crear una nueva mo-

6 TUna discusién breve pero sugestiva, que toma en cuenta estos as-
pectos, se encuentra en la obra de Augusto Salazar Bondy, ;Existe una Fi-
losofia de Nuestra América? (México, Siglo XXI, 1968). En mi trabajo
“Nota Critiea: ;Existe una Filosofia de MNuestra América?” (Critica,
en prensa) discuto algunas de las tesis propuestas por el filosofo peruano.

21




da filosofica. Cuando se presentan —con un grado suficiente de comproe-
mismo— los frutos del pensamiento filoséfico realizado en otros lugares
de la tierra, con miras a que se los comprenda y absorba, es un verdadero
deber intelectual aclarar en qué sentido esos frutos pueden resultar positi-
vos para el desarrollo de nuestro pensamiento filosofico. La tesis que su-
giero cumple con ese requisito ineludible (aunque generalmente dejado a
un lado tanto por los importadores desprejuiciades como por los importado-
res que se auteadscriben el monopolioc de la independencia tedrica e ideo-
légica). ; !

Antes de concluir me pavece interesante formular las siguientes obser-
vaciones aclaratorias.

La primera se vefiere a la posible objecion de gue la constelacion
de rasgos que atribuyo a la actitud especifica del filésofo es lo suficiente-
mente amplia para abarcar —so pena de caer en un injustificado dogmatis-
mo— otras lineas del pensamiento filosdéfico, ademds de la filosofia anali-
tica. Si tal es el caso, resulta ingenuo insistir en la preminencia de esa
linea de pensamiento frente a otras tendencias actuales o cldsicas. En de-
finitiva —puede argiiirse— todo filésofo auténtico se ha propuesto alcanzar
metas elevadas de rigor y ha expuesto sus doctrinas a la critica y a la
discusion. .

Frente a esta eventual objecion debo sefialar que no pongo en duda
ni desconozeo el prop6sito perseguido por los grandes filésofos cldsicos
contemporaneos. El punto que defiendo es otro. Se refiere a una situacién
especifica (la que caracteriza la ‘“actividad filos6fica” en nuestro medio)
¥ a la busqueda de un instrumento adecuado que permita modificar una
de sus cracteristicas mas negativas. Encaradas asi las cosas considero que
dados los rasgos peculiares que ofrece la filosofia apalitica podemos ex-
traer de ella un util bagaje de experiencias tedricas y de actitudes criticas
que dificilmente nos puede proveer otra linea de pensamiento filoséfico con-
temporaneo. Los ahos de vigencia entre nosotros de varios “ismos” conocidos
presta apoyo elocuente a esta ultima afirmacién.

La segunda aclaracién toma en cuenta la posible acusacién de que
la manera en que he descripto la situacién de la filosofia en nuestro medio
desconoce, injustamente, la presencia de filésofos que, de una u otra forma,
han ayudado o ayudan a realizar el ideal gue propongo como meta de
nuestra actividad.

Ante esta obszervacién critica sélo me cabe sefialar que la descripcion
ofrecida y la critica consiguiente recogen —como no podria ser de otra ma-
nera— “rasgos ambientales”. De ningin modo ignoro la existencia, tanto
en el pasado como en el presente, de pensadores respetables que desde dis-
tintos puntos de vista han intentado e intentan otorgar a la investigacién
filogdfica un nivel adecuado. Que su numero sea mucho menor del que los

22



propios protagonistas estdn dispuestos a admitir es sin duda, una cuestion
| diferente. 1Fs ki
La tercera aclaracién apunta a resumir la motivacion central de este
trabajo: romper con ciertos esquemas acerca de la filosofia analitica, tratar
‘ de mostrar sus peculiaridades y sus lineas de desarrollo y plantear la im-
postergable cuestion del estado de la actividad filoséfica entre nosotros.
No se si el lector estard de acuerdo con las descripciones efectuadas y
con las propuestas que he realizado. Pero hay una cosa, al menos, en la que
estoy seguro concordaremos: de lograrse el ideal de alcanzar una verdadera
actividad filoséfica este tipo de articulos no tendria minguna razén de ser.
Y esto, de por si, representaria un gran adelanto. O, al menos, un sengible
i aprovechamiento del tiempo tanto por parte de lectores como de autores.

28




Instituto de Légica

y Filosofia de las Ciencias
Calle 46 — N* 530 — La Plata

Instituto Nacional para el Mejoramiento

de la Ensefianza de las Ciencias
Avda. Madero 235 — Buenos Aires






