
fe,[l . 
A---3 
.7 Instituto Nacional 

Para el Mejoramiento de la Enseñanza de las Ciencias 

La filosofía analítica 
.Y la actividad filosófica 
Eduardo A. Rabossi 

Instituto de Lógica y 

Filosofía de las Ciencias. 

Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación. 

Universidad Nacional de La Plata. 

5 



Cuadernos del Instituto de Lógica y Filosofía de las Ciencias 

Director: Ricardo J. Gómez 

Serie Celeste 

1 - G. Klimovsky 

2 - R. J. Gómez -

3- R. Orayen 

4- R. Orayen 

5 - E. A. Rabossi 

6 - E. Rabossi 

Serie Amarilla 

1- M. Bunge 

2 - J. A. Cofta 

3 - l. Lakatos 

4 - l. Lakatos 

"El método hipotético deductivo y 
la lógica" 

"Sobre la vigencia del concepto aris­
totélico de ciencia" 

"La ontología de Frege" (1) 

"La ontología de Frege" (11) 

"La filosofía analítica y la actiyidad 
filosófica" 

"El comportamiento moral: niveles 
metodológicos y neutralidad teórica" 

"La teoría relacional y objetiva del 
Tiempo Físico" 

"El concepto de inercia en Galileo" 

"Falsificación y la metodología de 
los programas de investigación cien­
tífica" (1) 

"Falsificación y la metodología de 
los programas de investigación cien­
tífica" (11) 



r 

La filosofía analítica 
y la actividad filosófica 
Eduardo A. Rabossi 

Instituto de Lógica y 

Filosofía de las Ciencias. 

Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación. 

Universidad Nacional de La Plata. 

f 

-, 
oorA1z; 

(j ~ 1 
A-3 

- - - -----1 
f . 

5 



LA FILOSOFIA ANALITICA Y LA 
ACTIVIDAD FILOSOFICA 

Por Eduardo A. Rabossi 

1. Las Filosofías Recibidas 

En el transcurso del presente siglo el vitalismo, el neokantismo y cier­
Las yariantes del idealismo, primero; la fenomenología, el marxismo ( or­
todoxo y heterodoxo) y el existencialismo, después; y el tomismo, siempre 
-para no mencionar varios "ismos" más, menores y transitorios- han 
monopolizado, en oportunidades y en grados diversos, el interés de quienes 
en nuestro país se preocupan por problemas de índole filosófica .(El fenó­
meno no es privativo, por cierto, de la Argentina. Algo similar ha ocurrido 
y ocurre en los principales centros culturales latinoamericanos y, con al­
gunas salvedades, en España) . El interé·s -monopolizado, com_o digo, por 
esas tendencias- se ha manifestado de diversas formas: a) en la traduc­
ción de textos de figuras r epresentativas, b) en el .estudio de obras· a las 
c1ue se atribuye -a veces con razón- peculiar trascendencia, c) en la pu­
blicación de trabajos destinados a "explicar" lo que tal o cual filósofo dijo 
o quiso decir, es decir, trabajos que per~iguen una finalidad exegética y 
que, como es de esperar, no registran mayores preocupaciones críticas y, 
mucho menos, intentos de ofrecer superaciones teóricas. Por otra parte, 
el) con el correr del tiempo el interés al que hago mención ha tenido im­
portuntes consecuencias didácticas. Como no podría haber dejado de ocurrir, 
el contenido de muchas de las tendencias citadas al comienzo (el marxismo 
es una excepción en este punto, por razones obvias) se ha filtrado en los 
programas de estudio de las distintas disciplin~s filosóficas, y creo que no 
es exagerado hablar de una "enseñanza oficial" de la filosofía orientada y 
alimentada por alguna o algunas de esas conientes tle pcn~amiento. Para 

3 



muchas generaciones ele estudian tes, la filosofía es la suma de los proble­

mas planteados, de los métodos practicados y ele las "soluciones" ofrecidas 
por alguna de tales tendencias; o Jo que es más común y pernicioso, por 
e na mezcla indiferencia da de varias de ellas. 

,Lo que en nuestro país suele pasar por "actividad fi losófica" es una 
combinación de estas ocupaciones. S in duela que todas ellas son importan­
tes; m mque, obviamen te, t odas resultan periféricas respecto de la práctica 
de una auténtica actividad filosófica. 

Corresponde al historiador de las ideas dar cuenta de un primer aspecto 
del complejo fenómeno que acabo de describir, a saber, la peculiar prima­
cía que en el siglo veinte han tenido en nuestro país esas tendencias 
filosóficas, y no otras. Aunque está claro que mucho tienen que ver con tal 
proceso, la reacción contra el positivismo de extracción comtiana y spence­
riana y la fascinación que Francia y Alemania han ejercido -en t:rnto 
que potencias filosóficas- en nuestro medio. En cuanto al segundo aspec­
to de dicho fenómeno, es decir, el carácter peculiar de la "actividad filo­
sófica'' que se practica en nuestro país, me reservo el derecho a discutirlo 
más adelante (sección 5), aunque sólo sea de manera esquemática. La téc­
nica expositiva adoptada es, pues, sencilla: luego de llamar la atención 
sobre esos dos niveles o aspectos de un mismo fenómeno global, me 
interesa dejar a un lado una posible línea de discusión (la que pol1go en 
manos del historiador de las ideas) y postergar otra (la que corresponde 
a la índole de nuestr,a "actividad filosófica". Hecho esto creo pertinente 
ut ilizar los comentar ios iniciales para fundar en ellos la siguiente obser­
v~ción adicional. Si se toma en cuenta objetivamente el proceso de asimi­
lación en nuestros medios filosóficos de las distintas corrientes que han 
tenido y que tienen vigencia en el ámbito de la filosofía contemporánea, 
se descubre de inmediato una notable unilat eralidad. No es dificil mostrar 
que, entre otras cosas, se ha dejado sistemáticamente a un lado a una de 
las corrientes filosóficas contemporáneas más importantes, tanto desde un 
punto de vista cuali tativo, com o cuantitativo. La impor tancia de tal corrien­
te emana de la originalidad de los puntos de vista defendidos por sus re­
presentantes más conspicuos, de la riqueza teórica contenida en las múlti­
ples discusiones que se han generado en su seno y de su potencialidad para 
desarrollar una auténtica y ori~inal actividad filosófica. Llamaré a esta 
línea de pens::miento, 'filosofía analítica'. 

2. 'Filosofía Analítica' y Filosofía Analítica 

¿ Qué es la filosofia analítica? La pregunta surge naturalmente. S:n 
embargo, no parece conveniente tratar de responder a esta formulación 
canónica. Es preferible replantearse el interrogante en los siguientes tér-

4 



minos: '¿Qué se entiende por "filosofía analítica"?'. Cuando la cuestión se 
presenta de ,est a manera es posible formular las siguientes observaciones. 

• Primero, el empleo de la expresión 'filosofía analítica' para hacer re­
ferencia genérica a una corriente del pensamiento filosófico contemporá-
11eó comenzó a tomar auge a comienzos de la década del cincuenta, o sea, 
en ·una época relativamente 1·eciente. 

Segundo, la expresión 'filosofía analítica' se emplea comúnmente para 
hacer Teferencia al tipo de filosofía vigente, en la actualidad o reciente­
mente, en Inglaterra, los países escandinavos (y en unos pocos núcleos uni-­
vcrs-ltarios dispersos en el resto de Europa), en Estados, Unidos, en Austra­
lia y en Canadá. 

Tercero, cuando la expresión 'filosofía analítica' se emplea de esa ma­
nel'a, se abarca con ella a un grupo muy heterogéneo de filósofos, la ma­
yoría de los cuales pueden ser ubicados -tomando en cuenta el período 
1945-1960- en una de las dos grandes líneas internas siguientes: po:r un 
lado, la llamada 'filosofía lingüística' ( a veces, 'filosofía del lenguaje or­
dinario') en sus dos vertientes, la influida por el pensamiento del último 
Wittgenstein ( denominada, no sin ironía, 'filosofía terapéutica') y la in­
fluida por el núcleo de filósofos de la Universidad de Oxford (a veces, 'fi­
losofía oxoniense', 'filosofía de Oxford'), y por el otro lado, el llamado 
'movimiento reconstruccionista' o 'filosofía de la reconstrucción racional' 
( a veces denominado, también con ironía, 'filosofía de los lógicos'). 

Un caso que ejemplifica adecuadamente estas tres condiciones de uso 
lo ofrece el volumen que compila el coloquio que tuvo lugar en 1958 en la 
abadía de Royaumont entre un grupo de filósofos angloamericanos y sus 
colegas "continentales". El libro se titula, precisamente, La Philosophie 
A.n:alytique; Jean Wa1hl se refiere a los invitados como " ... les philosophes 
de la philosophie analytique", y el grupo comprende figuras como O. W. 
Quine, br:illante lógico y filósofo norteamericano de filiación cercana al mo­
vimiento reconstruccionista, y figuras como G. Ryle, importante filósofo 
que ·en su momento r epresentó la quintaesencia del pensamiento de Oxfol'd. 
Los ejemplos de usos similares de la expresión 'filosofía analítica' pueden 
multiplicarse sin dificultad, aunque en beneficio de la brevedad omitiré ex­
tender la nómina. 

Todo esto puede aceptarse como una primera respuesta a la pregunta 
por el significado de 'filosofía analítica'. Pero, sin embargo, hay un punto 
que con justicia puede generar ciertas reservas. Se trata de lo siguiente. 
Ht!' dicho que la expresión 'filosofía analítica' se usa para hacer referencia 
a un grupo muy heterogéneo de filósofos y he señalado algunas de las lí­
neas en las que se enrolan. Si ello es así, puede preguntarse por qué lla­
marlos genéricamente 'filósofos analíticos'. En realidad -puede argumen­
tarse- falta algo en la explicación de las condiciones de uso de 'filosofía 
analítica' y, concordantemente, de 'filósofo analítico'., Y lo que falta ~x-

5·· 



plicitar es lo que todos esos filósofos comparten para que se los ubiqµe 
dentro de la misma corriente de pensamiento. Acaso sostienen - puede s1,1-
gerirse- un núcleo mínimo de tesis filosóficas. Quizá comparten una ma­
nera específica de entender y de practicar la filosofía. Es posible que los 
preocupen problemas comunes. (Estos son, dicho, sea de paso, los criteri~s 
que normalmente se utilizan para adscribir a un filósofo o a un 'grupo de 
filósofos a una determinada corriente de pensamiento. ¿ Qué otros -por 
lo demás- podrían ofrecerse?). 

Lo cierto es -por sorprendente que ello resulte- que en un sentid~ 
estricto nuestros filósofos no comparten nada de eso: resulta imposible 
encontrar algo que todos tengan en común, tal que la presencia de ese 
algo pueda utilizarse como una condición para agruparlos bajo el rótulo 
común de 'filósofos analíticos'. Pai•a, usar una imagen muy en boga (Witt­
genstein la introduce con carácter general -en Philosophical Investigations·, 
pars. 66/67, ejemplificándola con la noción de juego), pensadores tan di­
ferentes como Moore y Goodmlllll, Ca:rnap y Ryle, Quine y Austin, Straw­
son 'Y Popper, forman una familia (filosófica). Entre ellos se dan parec\­
dos, semejanzas y similitudes que se combinan y entremezclan en forma 
tal que generan un típico "aire de familia". Esta expresión no posee un 
sentido técnico. Quiere decir lo mismo que cuando la utilizamos en cont extos. 
crdinarios, a saber, que hay rasgos a veces definidos, borrosos otras, pr9-
minentes en algunas ocasiones, ausentes en otras que son, precisamente, 
la manifestación de la mentada combinación y entrecruzamiento de pare­
cidos, semejanzas y similitudes. 

:De esto sigue algo sumamente importante. Si no hay criterios estríe, 
tos ( o más o menos estrictos) ae adscripción de un filósofo a la filosofía 
analítica, parece implicarse que cuando se habla genéricamente de la filo­
sofía analítica no se alude a un cuerpo de doctrina o de tesis básicas (tal. 
como ocurre cuando se habla del tomismo o del marxismo), ni tampoco se 
hace referencia a un método filosófico (t.al como ocurre, a veces, cuando 
se habla de la fenomenología), ni se hace mención a una problemática "ine­
h;dible" ( como parece ocurrir cuando se habla del existencialismo) . "Filo7 

sofía analíticia' es un rótulo que permite abarcar un conjunto substancial 
de aportes filosóficos cuya agrupación responde al laxo principio de "aire 
de familia'' al que he hecho referencia. 

Creo que el empleo corriente de las expresiones 'filosofía analítica' y 
'filósofo analítico' responden, en JJrincipio, a estas condiciones generales. 
No cabe duda de que eUas son muy po{:O precisas. Pero no hay motivos 
valederos para pensar -conociendo la realidad a la que aqu:éllas se apli­
can- que resulten inconvenientes. Y ésta es, en este orden de cosas, una 
razón de peso. 

Tres comenta1·ios adicionales son pertinentes en este punto. 
a) Las consideraciones ante1·iores; desca1-tan la posibilidad de usar 

6 



ciertos giros tales como '¿ Qué opina usted, como filósofo analítico, de tal 
problema?', o 'Si está enrolado en la filosofía analítica tiene que admitir 
que ... , o '¿Qué dice la filosofía analítica de .. . ?' o 'La respuesta que un 
filósofo analítico tiene que dar a esta cuestión es .. . ' . Estas - y otras simi­
lares- son preguntas y afirmaciones que no pueden formularse válidamen­
t e pues, en cierto modo, carecen de sentido. Ello es así porque presuponen 
una concepción enónea de la filosofía analítica y de las condiciones de 
adscripción de un filósofo a ella 1. 

b) Las consideraciones anteriores presuponen el uso de la expresión 
'filosofía analítica' para hacer referencia a la obra de un núcleo de fi lósofos. 
actuante en el período 1945-1960. Pero una vez que se admiten las conside­
raciones que hemos hecho para ese contexto histórico, 110 parece haber 
razones valederas que impidan ampliar la "familia" de modo tal de in­
cluir en ella a toda una conspicua línea de "antecesores", por ejemplo, el 
Wittgenstein del Tractatus, los atomistas lógicos (Russell, Wisdom, Ram­
sey), el Círculo de Viena, el grupo de Berlín. el idiosincrásico G. E. Moore, 
la escuela de Upsala, el realismo norteamericano y las tendencias natura­
listas y neopragmatistas, etcétera. En lo que sigue, 'filosofía analítica' y 
'filósofo analítico' se1·án usadas con esa extensión amplia. 

s) El carácter deflacionario que posee, sin duda, esta manera de ca­
racterizar a la filosofía analítica será paliado - en parte, al menos- con 
la mención de algunos rasgos del aire de familia que presentn nuestros 
filósofos. A riesgo de ser tedioso, vuelvo a insistir que lo de "rasgos del 
a ire de familia" debe tomarse de manera literal, concediendo que pueden 
presentarse en grados divensos y, además, que algunos rasgos pueden apa­
rece:r en cierta configuración en algunos filósofos y otros rasgos ( o los 
mismos) pueden aparecen en otra configuración en otros filósofos. 

Mencionaré cuatro rasgos que me parece que poseen una recurrencia 
suficiente como para que se les preste una atención especial. 

I) tendencia a ver una relación más o menos íntima entre la filo­
sofía y el lenguaje; 

II) adopción de una actitud cauteloso hacia la metafísica; 

1 Un ejemplo. La pregunta ¿ Qué opina usted, como filósofo analí­
tico, del dualismo mente-materia? debe responderse diciendo que como fi­
lósofo analítico no hay nada especüico que sostener respecto de este tra ­
dicional problema. Es más. No se deja de ser filósofo analítico porque se 
sostenga un dualismo de tintes clásicos, o un monismo neutral, o un con­
ductismo metodológico, o un monismo materialista, o un int eraccionismo, o 
un paralelismo, o un epifenomenismo, ,etcétera. Y no es difícil dar ejem­
plos de filósofos analíticos que, de una manera u otra, han defendido o 
defendien alguna de estas posiciones. El ejemplo puede aplicarse al resto de 
las frases citadas. Además, podrían darse fácilmente otros ejemplos per­
tenecientes a distintas disciplinas filosóficas. . 

7 



rIII) actitud positiva hacia. el saber científico; 
.IV) reconocimiento implícito o expreso de que el análisis constituye 

una condición necesaria del filosofar. 

Resulta imposible, por razones de espacio, comentar - aunque fuera 
brevemente- cada uno de estos rasgos. No es difícil, sin embargo, darles 
contenido y sobre todo admitir la posibilidad de que se presenten con gra­
daciones que van, lisa y llanamente, desde una prominencia máxima hasta una 
presencia p'.lramente simbólica. Un ejemplar bastará, creo, para aclarar esto 
último. Como se sabe, los miembros y seguidores del Círculo de Viena, es 
decir, los positivistas lógicos, adoptan hacia la metafísica una actitud hos­
til: le clan ele baja nada más ni nada menos que por achacarle carencia de 
contenido cognoscitivo. Esta es la posición más extrema que se da, al res­
pecto, dentro del ámbito de la filosofía -analítica. Pero, como es menos 
s11bido quizá, tal posición no es necesariamente compartida por el 11."esto 
(bastante extenso, por cierto) de los filósofos analiticos. Russell caracte­
riza a su atomismo lógico -correctamente- de posición metafísica. Moore 
sostiene que " .. . la cosa más importante que han tratado de hacer los fi ­
lésofos es dar una explicación de la totalidad del universo". (Sorne_ Main 
Problems of Philosophy, 13/14), y discusiones de problemas típicamente 
metafísicos ( el problema de los universales, la relación mente-materia, la 
naturaleza y conocimiento del mundo exterior, la causalidad, el determi­
nismo y el libre albedrío, el compromiso ontológico que surge al adoptar 
un esquema conceptual o lingüístico dado, etcétera) abundan a todo lo lar­
go del desarrollo de la filosofía analítica. Claro que, también con grados 
diversas, la actitud que predomina a l encararlos es -como digo- caute­
losa. Se trata de evitar los excesos verbales, teóricos y conceptuales de 
los· que tantos ejemplos pueden darse, en el pasado como en el presente, 
en el ámbito de la metafísica especulativa. Quizá en haber mantenido con­
sistentemente tal actitud se encuentre, en gran medida, la razón de que 
algunos· filósofos analíticos hayan logrado importantes progresos en el tra­
tzmiento de problemas de carácter metafísico. 

Dos observaciones finales respecto del tema que ocupa esta sección. 
Primero, deseo dejar en claro que esta enumeración de rasgos no pretende 
ser exhaustiva ni siquiera precisa. Segundo, es evidente que ninguno de 
estos rasgos posee, por s í mismo, carácter novedoso. Cualquiera de ellos 
puede rastrearse en el paS3do filosófico. Pero reconocer esto no implica 
<lesconocer esto otro: que hay en la filosofía analítica algo notablemente 
original, al menos en los tres sentidos siguientes. En la configuración 
con que esos rasgos se han ido presentando a lo largo de su desarrollo 
histórico; en el empleo de técnicas analíticas novedosas en el desaITollo 
de la investigación filosófica (sea que se trate de técnicas formales que 
recurren a la lógica matemática o de técnicas informales que apuntan a 

8 



esclarecer distinciones conceptuales a través de análisis practicados a nivel 
del lenguaje ordinario); y en el énfasis puesto por muchos filósofos ana­
líticos en alguno o en varios de tales rasgos. 

3. Breve Secuencia Cronológica 

¿ Cuál ha sido el desarrollo de la filosofía analítica? ¿ Cuáles son sua 
r~presentantes de nota? ¿ Qué líneas internas los separan? Es imposible 
responder a este tipo de preguntas en unas pocas páginas, aunque parece 
importante intentar, al menos, darles un comienzo de respuesta. Para al­
c2.nzar este fin más modesto me propongo atacarlas en un nivel relativa­
mente accesible. En otras palabras, intentaré ofrecer una mera secuencia 
_cronológica de la filosofía a)la!ítica, aderezándola con brevísimos com2n­
tarios referentes a algunos momentos cruciales de su desarrollo. 

Se acostumbra distinguir tres frases en el desarrollo de la filosofía 
analítica. La primera comprende el período de reacción contra el idealis­
mo absoluto, el desarrollo del análisis clásico y el desenvolvimiento del 
atomismo lógico. Se inicia a comienzos de siglo y culmina en la primera 
mitad de la década del veinte. La segunda fase tiene inicio en la década 
del veinte y se prolonga hasta la época inmediatamente anterior a la se­
gur:da guerra mundial. Se caracteriza por el florecimiento en el continente 
europeo (en Alemania, Austria, Polonia, Dinamarca, Finlandia, Suecia, No­
ruega, y esporádicamente en F rancia, Bélgica y Holanda) de distintos nú­
cleos independientes que se interesan en el desarrollo de investigaciones 
f;lrrsóficas conectadas con el lenguaje y el saber científicos y que adoptan, 
con distintos grados, una posición de corte empirista y una actitud anti­
metafísica. El Círculo de Viena .es, por lejos, el represenante máximo de 
este interesante movimiento ·que, lamentablemente, concluye de manera 
abrupta por razones no filosóficas. La tercera fa.se comienza, en realidad, a 
mediados de la década del treinta cuando Wittgenstein da un vuelco fun­
damental a su pensamiento y cuando en Oxford, Ryle comienza a ejercer 
trna influencia decisiva. Sin embargo, estos desarrollos sólo tienen manifes­
tación plena después de la segunda guerra 'mundial. A su vez, el grupo 
disperso de filósofos continentales que escapan de las persecuciones polí­
t icas y / o raciales y, por fin, de la guerra, emigra --eon alguna excepción 
notoria como la de Popper y Waismann- a Estados Unidos y allí, junto 
con filósofos norteamericanos, van dando forma a un movimiento que o:6rece 
·características distintas al encarnado por Wittgenstein y por los filósofos 
oxonienses. Se puede observar en la actualidad, que esa división en el cam­
po de la filosofía analítica es ya cosa del pasado. En 1a última década hay 
síntomas evidentes de que algo así como un proceso de acomodamiento y 
reestructuración tiene lugar en su seno. Pero como en este tipo de fenó-

9 



menos lo que pasó hace unos pocos años es, en re;i.lidad, lo que todavía 
está pasando hoy, prefiero dejar las cosas en 1960, aproximadamente. Pa­
so, pues, a formular algunos comentarios suscintos referentes a cada una 
de las fases ( ¡no etapas!) mencionadas. 

a) En el último cuarto del siglo pasado los medios filosóficos ingleses 
y norteamericanos se vieron prácticamente copados por un idealismo de 
corte hegeliano. Va1·ias figuras notables dieron ímpetu a esta tendencia 
que curiosamente - al decir de W. James- venía a desarrollarse en esos 
países "después de haber sido enterrada en Alemania". B. Bosanquet r 
F. H. BradJey en Oxford, J. McTaggart en Cambridge y J. Royce en Har­
vard son, sin duda, sus representantes de mayor fuste. Pero el reinado 
indiscutido del idealismo no duró mucho, y a fines de siglo comenzaron 
a hacerse oir voces disidentes. En Estados Unidos, un núcleo autotitulad~ 
"Nuevos Realistas'' formado entre otros, por W. P. Montague, R. Perry Y 
E. B. Holt, desarrolló una intensa actividad que culminó en 1912 con la 
publicación de un volumen colectivo, The N ew Realism: Cooperative Stu­
dies in Philosophy. La preocupación de los nuevos realistas se genera, prin­
cipalmente, en la posibilidad de desarrollar un realismo gnoseológico c¿_ 
11erente. En 0xford, T. Case y J. Cook Wilson formulan agudas críticas a 
la concepción idealista. E n Cambridge, por su parte, G. E. l'lloore y B. 
Russell también comienzan una cruzada antiidea1ista que, en definitiva, será 
la que posea mayor influencia teórica, tanto en lo que hace a sus elemen­
tos críticos como a la creación de una línea original de pensamiento. Las 
ideas de Moore y Russell - pese al indudable genio de ambos- no salen 
sin embargo de la nada. Influyen en ellas el pragmatismo de James (un 
duro adversario del idealismo hegeliano), el movimiento objetivista ins­
pirado por F. Brentano y continuado por A. Meinong y el antipsicologis­
mo defendido por Bradley y por G. Frege (posición ampliamente desarro-
1lada, dicho sea de paso, con anterioridad al antipsicologismo de E . Hus­
serl). Moore y Russell a doptan en un primer momento un pluralismo on­
tológico y un realismo gnoseológico extremos. Aunque poco tiempo basta 
para que limen, en ambos niveles, las aristas más agudas. Para ello Russell 
se inspira en las técnicas .empleadas por la lógica matemática Y en las so­
luciones logradas en el área de la fundamentación de la matemática. (Dis­
ciplinas ambas a las que hace también conti-ibuciones importantes ). Su fa­
mosa teoría de las descripciones c.......es decir, la teoría que sostiene que las 
oraciones del tipo 'El tal y tal es P', que gramaticalmente son oraciones 
de sujeto-predicado, tienen en realidad la forma lógica correspondiente a 
las oraciones generales y el empleo de técnicas construccionistas en ámbitos 
distintos al de las disciplinas formales constituyen aportes. notables que 
Tepresentan, al mismo tiempo, paradigmas de análisis filosóficos. En 1912 
bace su ,aparición en Cambridge, L. Wittgenstein, un verdadero ge-

10 



nfo· filosófico. Su preocupación por analizar nociones básicas de las dis­
cip•linas formales y, más tarde, por investigar las conexiones entré el 
lenguaje y la realidad, lo transforman prontamente en un íntimo colabo­
rad·or de Russell. Gran parte de esa influencia se manifiesta en el ciclo 
de· conferencias que Russell ofrece en Londres en 1918. En ellas expone 
"las ideas que 11e aprendido de mi amigo y ex-alumno Wittgenstein". Ru­
sse'll denomina a la posición que presenta, 'atomismo lógico'. En 1921 apa­
recé en alemán la obra de Wittgenstein que, en realidad, llegará a ser 
conocida mundialmente a través de la traducción inglesa, publicada en 1922 
bajo el título de Tractatus Logico-Philosophicus. La idea central del Trac­
tatus es que las oraciones más simples tienen una estructura isomórfica 
con la realidad. A esta teoría se agrega una ontología de la que resulta 
que el mundo es la totalidad de los hechos y que los hechos más simples 
están constituidos por elementos simples "que forman la substancia" del 
munao y que son "lo existente". El Tractatus ofrece, además, una teoría 
sobre el carácter tautológico de las verdades de la lógica, consideraciones 
acerca de la nacesidad, planteos referentes a la naturaleza de la filosofía, 
at ·carácter de la ética y del misticismo, etcétera. La distinción entre lo 
qué se puede decir y lo que sólo puede ser mostrado lleva a Wittgenstein 
a proclamar el sinsentido de las afirmaciones contenidas en la propia obra: 
ella· · incurre en el pecado de querer decir lo que no se puede decir. El 

·Tractatus es, sin duda, un clásico de la filosofía y con su aparición cu]~ 
mina la primera fase de la filosofía analítica. 

b) El fenómeno más notable que tiene lugar dentro del ámbito de 
la. _filosofía analítica én la década del veinte es la aparición en el continente 
europeo de varios grupos que aunque son independientes unos de otros, 
se caracterizan por defender tesis de tipo empirista, por preocuparse · por 
el análisis filosófico del lenguaje de la ciencia y de las teorías científicas y 

por adoptar, genéricamente, una actitud antimetafísica. En algunos de esos 
núcleos es evidente la influencia de una parte de la importante obra filo­
sófica desarrollada .en la fase anterior. Un núcleo destacado es el llamado 
"Grupo de Berlín", cuyas figuras n:ás representativas son H. Reichenbach y 

C. Hempel. Otro núcleo, inspirado por K. Twardowski (relacionado con Bren­
tano y Meinong), es el " Grupo de Varsovia" cuyos integrantes se intere­
san especialmente en la lógica. Figuras tan brillantes como J . Luka­
siewicz, T. Kotarbinsky, •S. Lesniewski, K. Ajdukiewicz y A. Tarski forman 
parte de él. La denominada " Escuela de Upsala" es también importante. 
Su ·fundador, A. Hagerstrom, nuclea un nutrido contingente de pensadores 
suecos (entr-e los que se destacan K. Olivecrona, K. Marc-Wogau e I. He­
denius) de indudable gravitación en los medios filosóficos de su país. E. 
Kaila y G. von Wright en Finlandia, Arne Ness en Noruega, J. Joergensen 
y A. Ross en Dinamarca, y L. Rougier en Francia completan esta muestra 

11 



de pensadores y de grupos filosóficos que, como he 'dicho, muestran una 
01;entación muy parecida, pese a que en muchos casos actúen con total 
independencia y, aún, aislamiento. Pero esta interesante efervescencia fi­
losófica tiene su manifestación más brillante en el Círculo de Viena, orien­
tado por M. Schlick y compuesto por R. Carnap, O. Neurath, F. Waismann, 
H. Hahn, V. Kraft, K. Godel y G. Bergmann, entre otros filósofos y cien­
tüicos de elevado nivel. El Círculo se construye en 1929 como un movi­
_miento formal y lanza un programa filosófico. Este incluye, entre otras 
cesas, la idea de llegar a constituir una ciencia unificada, el empleo sis­
temático del método lógico de análisis, el propósito de analizar lógicamente 
el lenguaje científko y el principio de que sólo los enunciados con conte­
nido empírico poseen realmente significado cognoscitivo. La actividad c¡ue 
desarrolla el Círculo es febril y en poco tiempo lanza una colección ele li­
bros, otra de monografías, pública una revista: Erkenntnis y organiza -va­
-rios congresos que tienen un -éxito notable. Praga, París. Cambridge 1 
Kon.isberg sc,n sus sedes. La influencia de los positivistas lógicos se hace 
sentir muy pronto fuera del continente europeo. En Estados Unidos. figu­
ras -como C. Mol'l'is, E. Nagel y C. l. Lewis, continuadores de la tradición 
pragmatista, asimilan algunas de las tesis del Círculo. A. Ayer, es su emba­
jador en Inglaterra. Pero todo este proceso llega muy _pronto a su fin. En 
el caso especifico del Círculo de Viena. el gobierno derechista de Dollfus 
y de su continuador Schuschnigg, adopta una agresiva actitud hacia sus 
miembros. Más tarde, los nazis - al perseguir a los judíos (varios miembros 
del Círculo Jo son) y todo lo que pueda significar un escollo para la realiza­
c¡ón de su insensato "paraíso''-- perfeccionan la obra más allá, por su1iues­
to. de las fronteras de Alemania. Algunos sobrevivientes de la tragedia 
consiguen escapar y, en general, encuentran refugio en Estados ,Uni­
dos. De ahí que el panorama filosófico de este país presente, a partir de 
1·945, un aspecto peculiar y que, en definitiva, el intercambio de influencias 
conduzca a la creación de una actitud filosófica que si bien puede, en 
p.arte, considerarse heredera de los positivistas lógicos, no puede verse, de 
manera -alguna, como una réplica, ni siquiera como un remedo, de las t esis 
defendidas originariamente por aquéllos. La destrucción, por causas no 
filosóficas, del incipiente movimiento analítico que se desarrolló durante 
una -década y media, aproximadamente, en el continente europeo, es d,e 
lamentar. Es difícil saber qué hubiera pasado si ... Pero lo cierto es que 
con el corte abrupto de la influencia que comenzaban a espariar • los 
grupos mencionados, nacidos naturalmente dentro de la tradición filo~ 
sófica continental, se tronchó una brillante posibilidad teórica para la filo­
•sofía europea. Fue así como el campo quedó expedito a otras tend,encias 
que monopolizaron desde entonces su desarrollo. 

c) He dicho que la tercera fase en el desarrollo de la filosofía analí­
tica comienza con el vuelco que Wittgenstein imprime a sus ideas filosó-

12 



f.icas : repudia, en líneas generales, la pos1c1on teórica supuesta y propues­
ta por él mismo en el Tractatus. Esto ocurre en 1933i 34 en la Universidad 
.de Cambridge, a la que Wittgenstein había regresado -en 1929. En Oxford 
también se produce, paralelamente, un movimiento que, -aunque distinto 
sn aspectos importantes, apunta a algo similar a lo que están dirigidas las 
nuevas ideas de Wittgenstein. Durante varios años, el líder indiscutido en 
Oxford es G. Ryle: Más tarde, J. L. Austin advendrá también a un lugar de 
pTivilegio en la jerarquía oxoniens-e. 

E s difícil decir en unas pocas palabras en qué consiste el sentido de 
este nuevo orden de ideas, aunque quizá no resulte del todo descaminado 
si;g.eri.r que se trata nada más ni nada menos que de una reacción posible 
ante la quiebra de la noción clásica del análisis filosófico que germina en 
h obra de l\foore y de Russell, se conserva en el Tractatus y pasa, con al­
gunas modificaciones de detalle, al positivismo lógico. Básicamente, Moore 
y Russell parecen entender el análisis filosófico como algo que debe cul­
m;·nar en definiciones o paráfrasis cuyas formas típicas son las de las defini­
ciones explícitas (A=iir B, C, D) y/o la de las definiciones contextuales (da­
da una oración 'p' que contiene una expresión 'm', filosóficamente problemá­
t ica, se define 'p' en términos de otra oración 'q' o de un conjunto de oracio­
nes 'r', 's', 't', tal que: 1) 'q' o -el conjunto de dichas oraciones es equivalente 
a 'p' ; y 2) ni 'm' ni ning.ín sinónimo de 'm' aparece en 'q' o en el con­
junto for mado por 'r', 's', 't'). ,La idea implícita en la noción clási-ca del 
análisis es que se logra clarificar filosóficamente un concepto, noción, tér­
mino, etcétera, cuando se arriba una definición o paráfrasis que explicita 
e! contenido de tal concepto, noción o término, o que muestra la verdadera 
forma lógica de la oración original en la que el término en cuestión apa­
r ece, o bien que incluye términos que hacen referencia a elementos últimos 
de la realidad. Esta es, por cierto, una enunciación aproximativa de las 
formas y pretensiones teóricas del análisis clásico 2, pero -pese a ello-

2 En realidad, no sólo es una enunciación aproximativa sino que, en 
un sentido estricto, es excesivamente general en cuanto a tratar de abarcar 
la práctica efectiva del análisis en Moore y en Russell. Sin pretensión de 
agotar el tema, me parece interesante apuntar lo siguiente: 1) la concep-

.ción del análisis filosófico defendida expresamente por Moore se acerca a 
la caracter ización en t érminos de definiciones explícitas ; 2) lo anterior no 
implica que en los hechos Moore no haya imp1·eso a su a ctividad filosófica 
un libre rumbo teórico (es importante señalar, por ejemplo, que Moore 
ensayó extensamente lo que A. White ·ha denominado "análisis por distin­
ción", una anticipación del enfoque del segundo Wittgenstein y de algunos 
filósofos oxonienses): 3) Russell, por su parte, puso el acento en las de­
finiciones contextuales y, a través de ellas, en la elucidación de la forma 
lógica de los enunciados en cuestión o en el desarrollo del programa cons­
truccionista; 4) como cuadra a todo aquel •que tiene muchas cosas im­
portantes que decir en materia filosófica, ni Mooo:e ni Russell dedicaron 
mayor tiempo a teorizar sobre el análisis filosófico en general, ni tampoco 
sobre sus propias prácticas analíticas. 

13 

(Hl' I 



alcanza a transmitir la esencia de su mecanismo y de sus alcances. Por cier­

to que el análisis filosófico así concebido tuvo éxitos importantes. Pero 
con el correr del tiempo, las expectativas depositadas en él comenzaron a 
parecer excesivas. En general, las frases y palabras del lenguaje cotidiano 
y del lenguaje cientifico resistieron toda pretensión de reformularlas en 
paráfrasis ideales. Las razones del fracaso parecen ser, básicamente, dos: 
la imposibilidad de hacerse cargo de la riqueza significativa del lenguaje 
ordinario y/ o la pretensión de imponer de antemano exigencias teóricas que 
requieren, a su vez, justificación y análisis. En otras palabras, los analistas 
clásicos pecaron por omisión y/ o por exceso. Y si algo común puede en­
contrarse entre el segundo Wittgenstein y la escuela de Oxford es ia idea 
de que el pecado teórico de los analistas clásicos fue un pecado de omi­
sión. De ahí la decisión de internarse en los vericuentos significativos del 
lenguaje ordinario para descubrir la riqueza de sus distinciones y matices 
ocultos por la práctica cotidiana, y para poner orden en nuestras concepcio­
nes o para 1·econstruir su "geografía lógica". 

Claro que ésta es una de las dos opciones. La otra consiste en pensar 
que los analistas clásicos cometieron un pecado de soberbia. Fijaron un mo­
delo demasiado exigente en niveles en los que sólo cabe imponer requisitos 
más débiles. La que dimos en llamar 'línea reconstruccionista' -que co­
mienza a imperar fundamentalmente en Estados Unidos después de la se­
gunda guerra mundial- adopta, básicamente, esta segunda opción. La ri­
queza significativa del lenguaje ordiñario es teóricamente indeseable y, qui­
zá, intratable. De ahí que sólo quepa admitir ,que la claridad filosófica ema­
nará únicamente de lenguajes formalizados construidos de acuerdo con 
las técnicas estrictas que brinda la lógica formal, dentro de los cuales en­
cuentran un funcionamiento perfectamente regulado los términos, expre­
siones o nociones sujetas a elucidación filosófica. 

Figuras relevantes de la 'filosofía lingüística' son Ryle, Waismann, 
Austin, Urmson, Straw.son, Warnock, Malcom y liare, entre otras. Figuras 
relevantes de la 'línea reconstruccionista' son Carnap, Goodman, Quine, 
Sellars, Martin, Hintikka, -etcétera. Un gran número de filósofos analíticos 
se ubican en posiciones intermedias entre estas dos' líneas que como he se­
ñalado, alcanzan su máxima intensidad teórica en la década del cincuenta Y 
comienzos de la del sesenta. 

Esta -es, en gruesas pinceladas (quizá sea más correcto decir, burdos 
brochazos) la secuencia cronológica de la filosofía analítica. Hay una 
cosa, al menos, que espero ayude a mostrar: parece sensato pensar que 
algo de importancia filosófica debe poder encontrarse en una tendenci,a 
que a lo largo de sesenta años ha agrupado en su seno a numerosos filóso­
fos de primera línea y a algunos de los genios filosóficos del siglo veinte. 
Espero, también, que la secuencia cronológica presentada haya realzado 
el hecho, ya apuntado, de que las contribuciones que constituyen el núcleo 

14 



mismo de la filosofía analítica provienen de pensadores separados, la ma­
yoría de las veces, por diferencias teóricas muy grandes. Este es un fe,.. 
nómeno peculiar; quizá único en la historia de la filosofía. Es posible pues, 
que r ecién ahora comience el lector a justificar a mi insistencia en hablar 
del "aire de familia'' que muestran los filósofos analíticos. 

4 Galería de Estereotipos. 

E s correcto afirmar que la filosofía analítica ha quedado al m~rgen del 
receptivo interés demostrado en nuestros medios filosóficos hacia otras 
te.ndencias. (Este ha sido, recuérdese, el punto de p·artida de nuestro tra­
bájo.) Sin embargo, de una manera u obra, en un grado ínfimo si se quiere, 
la filosofía analítica ha conseguido filtrarse en ellos. Un reducido grupo 
de especialistas que en algunos casos advinieron a planos de notoriedad ha 
sido responsable del proceso. Ante esta presencia, generalmente inesperada, 
los medios filosóficos tradicionales reaccionaron de distintas maneras. Al­
gunas veces negaron lisa y llanamente que la producción de los filósofos 
analíticos tuviera carácter filosófico. Otras , eces se han resistido a atribuir 
a tal producción importancia o interés filosófico. (Ambos "argumentos" só­
lo prueban, por supuesto, que las expresiones 'carácter filosófico', 'impor­
tancia filosófica' o 'interés filosófico', como muchas otras expresiones, son 
s·usceptibles de ser empleadas con un plus emotivo, sea peyorativo o c•­
mendatorio). En varias oportunidades, esos medios tradicionales han ensa­
yado denunciar una eventual dependencia ideológica de los filósofos analí­
ticqs -y mutatis rnutandi de cuantos pueden sentirse atraídos por su 
obra- respecto de uno de los imperialismos de turno. (Un "argumento" 
que, de hecho, es difícil considerar con seriedad porque sus proponentes sue­
len presentarlo envuelto en un "conveniente" ropaje panfletario y / o apro­
vechan los conocidos vericuentos significativos de expresiones tales como 
'ideolog~:i•, 'dep,endencia ideológica', ete., y /o parten de premisas ,que 
aceptan como credos mas que como tesis filosóficas). 3 Otras veces, por fin, 
han echado a r odar estereotipos deformantes (ésa es, precisamente ,la fun­
ción primordial de todo estereotipo) que muestran una mayor sutileza es­
tratégica que los "argumentos" mencionados antes. Creo conveniente,, en 

.:: Creo conveniente advertir que estas breves observaciones no preten­
den enmascarar una posición ingenua acerca de los problemas que plantea 
la práctica de la actividad filosófica en un marco eminentemente "impor­
tador" como el nuestro. Lo que se proponen señalar es el meollo de una 
"táctica argumentativa" que cuando presenta los rasgos seüalados, escamo­
tea toda posibilidad de discutir con rigor y provecho un problema tan fun­
damental y urgente. La cuestión es tocada en la sección 5. Véase también la 
bibliografía mencionada en la nota 6. 

15 



consecuencia, detenerme en este punto y considerar tres estereotipos pal'ti­
cularmente recurrentes. 

El primer estereotipo, t iene que ver con la lógica matemática .La idea 
es que quien se encuentra em·olado ·en la filosofía analítica no puede ser 
oh'a cosa que un lógico matemático, quizá brillante en su especialidad aun­
que irremediablemente ingenuo desde un punto de vista filosófico .El filó­
sofo analítico es visto, por lo tanto, como una especie de terrorista lógico 
que está com·encido de que cualquier problema puede ser resuelto nt;!­

diante una rápida apelación a 'p', 'q' y algunos otros elementos extraídos 
del arsenal que provee la lógica moderna. La filosofía resulta así, un mero 
deporte formal que nada tiene que ver con "Jo auténticamente filosófico". 

Hay, por cierto, una chispa de verdad en este estereotipo, en tanto 
sugiere que la lógica tiene peculia1r relevancia en el ámbito de la fi!osoffa 
analítica. Pero es obvio que más allá de este aspecto, yerra completamen­
te el blanco. H ay dos argumentos de peso que muestran que ello es ~sí. 
El primero es que desde el comienzo mismo de la filosofía analítica se en­
cr.entran en su seno filósofos. que se oponen al empleo de técnicas formales 
y filósofos que son partidarios de ellas. Moore y Russell representan, en 
el mismo punto de partida de la filosofía analítica, esta düerencia de ac­
titud hacia la lógica matemática. Y no escapará a la perspicacia del lector 
que gran parte de la discrepancia entre los filósofos del lenguaje ordinario 
y aquellos que militan en el movimiento reconstruccionista se centra en las 
diferentes maneras de valorar el empleo de técnicas formales a nivel fi­
losófico. En suma: en el mejor de los casos el estereotipo en cuestión val­
dría sólo para una parte de los filósofos analíticos; nunca podría exten­
derse ·hasta abarcar a todos ellos. Aunque bien vistas las cosas, tampoco 
vale para ese sector parcial. No puede decirse de ningún filósofo analítico 
seriamente interesado en las disciplinas formales y /o en el empleo de 
técnicas formales, que su preocupación 1~conozca como origen un in­
consulto afán formalizante. En torno a la lógica (entendida como una 
disciplina cientüica autónoma) se plantean importantes problemas fik- . ;. 
ficos (por ejemplo, el análisis de sus nociones fundamentales, el análisis · de 
los supuestos, fundamentación y limitaciones de los lenguajes formaliza­
dos, etcétera). También son importantes -Y de indudable tradición filosó­
fica- los problemas que plantea la fundamentación de la matemática. Por 
último, la construcción de lenguajes formales como método de elucidación 
filosófica ofrece una auténtica posibilidad teórica y, para algunos, una fun­
dada manera de encarar ciertos problemas filosóficos. Podrán compartirse o 
no esas inquietudes teóricas (personalmente no soy optimista en cuanto a los 
logros efectivos que puede proporcionar la construcción de lenguajes forma­
liz.ados), pero Jo que jamás puede hacerse es confundirlas con una banal 
distracción formal. 

Un segundo estereotipo tiene -que ver con los positivistas lógicos (neo-

16 



positivistas, empiristas lógicos, etcétera). La idea es, en este caso, que 
todo el que se enrola en la filosofía analítica es positivista lógico, es decir, 
tm terrorista más peligroso -aún que el anterior porque une la inclinación 
ha t ia la lógica con el terrorismo antimetafísico. El filósofo -analítico (o Jo 
<1ue es Jo mismo, según este estereotipo, el positivista lógico) se caracteriza 
además por mostrar ingenuas pretensiones de reducir los problemas filosó­
ficos a problemas lingüísticos y por tratar de elevar el conocimiento cien­
tifico al plano de lo inmarcesible. 

Es fácil mostrar el error histórico en el que se asienta. ,este estereoti­
JJO. No cai>e duda de que el positivismo lógico es una de las tendencias !in­
cluidas dentro de la filosofía analítica; y es verdad, t-ambién, que por el 
earácter de sus teorías fue la corriente analítica que mayor impacto emo­
cional y teórico produjo en los reductos tradicionales. Es cierto, además, 
que el positivismo lógico fue por regla general la carta de presentación 
de la filosofía analítica en dichos medios. Pero de ahí a identificar a cual­
quier filósofo analítico con un positivista lógico l1ay un paso muy grande 
y, sobre todo, ilegítimo. Ello es así, no sólo porque si tal identificación 
fuera real implicaría que todo filósofo analítico debe compartir las tesis 
sostenidas por el Círculo de Viena, lo que de hecho no es el caso ( es más, 
desde hace años ni los mismos sobrevivientes del Círculo defienden de ma­
nera ortodoxa las doctrinas del manifiesto de 1929) , sino porque la opor­
tunidad en lai que el Círculo de Viena hace irrupción en el contexto de la 
filosofía analítica muestra la absorción e interpretación (no siempre co-
1·recta, por cierto) de muchas tesis y teorías elaboradas en la primera fase 
del desarrollo de aquélla. En otras palabras, el positivismo lógico es una 
tle las tendencias habidas en el seno de la filosofía analítica, por lo qu<! 
mal puede identificarse a ésta con aquél. Como la expresión 'positivista ló­
gico' (y sinónimas) tiene en algunos ambientes un matiz peyorativo, es 
aconsejable restringir su uso de modo tal que haga referencia a los miem­
bros del Cír.:ulo de Viena y a sus simpatizantes inmediatos. ,1, 

El tercer estereotipo es, en realidad, una consecuencia de los ante-
1·iores. La idea, en este caso, es que un filósofo analítico tiene poco o nada 
que decir más allá del ámbito de la filosofía de la ciencia, la lógica filo-

4 No debe atribuirse a esta recomendación un mero sentido "táctico". 
Cuando en un ámbito en el que los rótulos no siempre cumplen una función 
feliz comienzan a manifestarse respecto de alguno de ellos "deformaciones 
connotativas'', el remedio indicado es tratar de rescatar el significado prís­
tino de la expresión en cuestión. Esto es, sencillamente, lo que propongo 
respecto de 'positivista lógico' y 'positivismo lógico'. Cabe reconocer, por 
otra parte, que la deformación que denuncio no es una exclusividad de nues­
tros medios filosóficos. La literatura recoge ejemplos de planteos simila­
res en centros filosóficos extranjeros y, aun, el reconocimiento de difi­
cultades en el empleo de tales expresiones por parte de algunos filósofos 
analíticos. l 

17 



sófica, los fundamentos de la matemática y, quizá, de la filosofía del len­
guaje. Puede concederse que en estos campos se hayan hecho contribuciones 
de interés que no pueden ser pasadas por alto. Pero lo importante -para 
el verdadero filósofo- está en otro lado. Todo aquel que se interese por 
problemas filosóficos fundamentales -es decir, problemas ubicados tra- . 
dicionalmente dentro del marro de la metafísica, la teoría del conocimien­
to y la ética- pierde su tiempo hurgando en los aportes de los filósofos. 
analíticos. Es mejor, por ello, buscar inspiración en otras líneas de pen­
samiento. r 

Interesa señalar el error profundo en el que también descansa este. 
otro estereotipo (el más perjudicial, quizá, de los mencionados hasta aquí),. 
Y si bien los comentarios deslizados en la sección 3 sugieren que los fi- . 
lósofos analíticos se han dedicado -no precisamente de una manera ca, 
sual- a muchos otros temas apa1·te de los que corresponden a las discipli.-. 
nas mencionadas en primer término, creo necesario formular en este punto , 
algunas obs•ervaciones adicionales. 

!Si consideramos, por ejemplo, el tipo de problemas que se suelen agru­
pa1· bajo el rótulo de teoría del conocimiento, las contribuciones hecha-s J)Or 
filósofos analíticos constituyen una variada galería de aportes originales., . 
El problema de la percepción, las posibilidades teóricas del fenomenismo 
y del realismo, el análisis de la noción de conocimien.to y de la de creencia, . 
el problema de las otras mentes, problemas relacionados con la identidad 
personal y la individuación, el análisis de nociones tales como memoria,, . 
sensación, emoción, imaginación, intelección, la discusión de los supuestos 
generales del conocer humano y del dualismo mente-materia, etcétera, han . 
merecido una copiosa bibliografía. Philosophical Studies, Philosophical Pa­
pers y partes substanciales de Sorne Main Problems of Philosophy de . 
Moore; Our Knowledge of the Externa! World, An Analysis of Mind, Human . 
Knowledge de Russel1; Perception de Price; Allgemeine Erkenntislehre y, 
Gesammelte Aufsatze de Schlick; porciones substanciales de Der Logische . 
Aufbau der Welt de Carnap; The Structure of Appearance de Goodman; 
The Foundations of Know)edge, The P roblern of Knowledge y The Concept of 
a Person de Ayer; An Analysis of Knowledge and Valuation y Mind and ,. 
the World Order de Lewis; The Concept of Mind de Ryle; Sense and Sen­
sibilia de Austin,Perceiving de Chisholm; Knowledge and Belief de Hintikk:l, 
etcétera, hablan a las claras de un interés que excede en mucho lo circuns- . 
tancial. Es más. Creo que nadie que se considere seriamente interesado 
en la temática que abarca la llamaaa teoría del conocimiento puede ignorar 
esta obra, en muchos sentidos imprescindible por su indudable valor teórico. 

Algo similar cabe apuntar respecto del tipo de problemas que se agru­
pan bajo el rótulo impreciso de metafísica. Problemas tales como los que 
se plantean en torno a la noción de existencia, la prueba ontológica, la rela­
ción ,entre el lenguaje y la realidad, la conexión: entre el conocimiento y la' 

18 



realidad, el compromiso ontológico que supone la adopción de un esquema 
conceptual o lingüístico determinado, la noción de materia, la noción de 
individuo, la noción de casualidad, las múltiples cuestiones que surgen al­
rededor de una concepción determinista del mundo, etcétera, también han 
merecido discusiones y estudios singularmente novedosos. En algunas de 
las obras mencionadas en el parágrafo anterior se tocan temas pertenecien­
tes a esta esfera (¡cómo •evitar la tien-a de nadie que existe entre el plano 
ontológico y el gnoseológico!). Pero también se pueden mencionar obras 
específic::is. El Tractatus es básicamente una obra de naturaleza metafísica; 
también son importantes The Analysis of Matter de Russell, Meaning and 
Existence y Logic and Reality de Bergmann; parte de los artículos incluí­
dos en From a Logical Point of View y de la temática de Word and Object 
de Quine; Individuals de Strawson; Thought and Action de Hampshire, 
etcétera. 

Cuando se consideran las contribuciones que se han hecho a la lética 
dentro de la filosofía analítica no cabe menos que admitir que nos en­
contramos con los aportes más importantes realizados en esa especialidad en 
lo que va del siglo. Como en el caso de los dos núcleos de problemas men­
cionados anteriormente, también aquí cabe hacer referencia a una pléyade 
de problemas discutidos con profundidad: el funcionamiento lingüístico y el 
significado de términos tales como 'bueno', 'correcto', 'debido'; el caráctei· 
neutral o comprometido de los estudios metaéticos; el absolutismo y el re­
lativismo éticos; la justificación de ]os juicios morales; el paso posible del 
ser al deber; la responsabilidad moral; la teoría general de lo acción hu­
mana, etcétera. Obras como Principia Ethica de Moore, Ethics and Lan­
guage de Stevenson, The Language of Morals de Hare, marcan jalones en 
el desarrolo de los estudios éticos. A ellas hay que agregar muchas otras: 
The Rigth and the Good de Ross, The Place of Reason in Ethics y The Uses 
of Argument de Toulmin, Ethics de Nowel~Smitb, Norm and Action de 
von Wright, The Moral Point of View de Baier, etc. 

No deseo aburrir más al lector con estas nóminas (que sólo se justifi­
can por el fin que persiguen). Pero me parece conveniente observar que 
Jo~ textos mencionados no agotan la lista de los que pueden considerarse 
realmente impoi·tantes y que a ellos cabe agregar la extensa bibliografía 
contenida en las numerosas revistas técnicas que florecen en los países en 
donde predominan tendencias de corte analítico 5 . Adviértase, por último, 

5 Una excepc1on. Desde 1967 se publica en Méjico, Crítica - Revista 
hispanoamericana de Filosofía, destinada a recoger - según se afirma en 
su nota editorial- "J.as preocupaciones de los representantes de la nueva 
actitud ante la filosofía que se abre paso en América Latina ... la filosofía 
deja de concebirse como aventura especulativa, para entenderse como análisis 
conceptual y como crítica''. Critica ha conservado a lo largo de sus casi 
cinco años de existencia un alto nivel técnico y teórico. 

19 



que el argumento con el que intento refutar e1 tercer estereotipo en eues­
tión no se basa en el número sino en la calidad de las publicaciones. Esto 
último es, por supuesto, lo único que interesa realmente. 

5. Actividad Filosófica y Filosofía Analítica. 

Deseo retomar en este punto el segundo aspecto señalado en el co­
mentario con el que inicié la sección 1: el carácter pecuHar de lo que en­
tre nosotros pasa por ser "actividad filosófica". Y es mi intención conectar 
esta cuestión con lo dicho acerco de la filosofía analítica. 

Hi.y, al respecto, varios hechos innegables. 
No existe entre nosotros una verdadera actividad filosófica. La situa­

ción excede posiciones y partidismos filosóficos. Y !a prueba concluyente 
de que no existe tal actividad es que no hay, en la práctica, una producción 
filosófica auténtica ;y original. Por cierto que pueden señalarse algunas 
excepciones, pero ello no hace más que confirmar la regla. "Hacer filosofía" 
consiste, en nuesiro medio, en practicar alguna o algunas ·de las ocupa­
ciones que mencioné al comienzo de este trabajo. En especial, consiste en 
practicar la docencia, es decir, en enseñar filosofía, y esto en nuestro me­
dio es sinónimo, ge neralmente, de transmitir a un alumnado intelectualmen­
te pasivo lo que algún filósofo o grupo de filósofos sostuvo sobre un pro­
blema dete.rminado, o tareas similares. De ahí que sea remota la posibilidad 
do que se desarrollen en los educandos el espíritu crítico, la propensión al 
diálogo y a la discusión rigurosa y la inquietud por practicar investigiacio­
nes independientes, o sea, algunas de las condiciones necesarias para que 
pueda desenvolverse una actividad filosófica adecuada. 

Pero si bien todo esto es parte de la cara negativa de los hechos con 
los que tenemos que enfrentarnos, hay también en ellos una cara positiva 
que está dada por las innegables condiciones y la aptitud media de la ma­
yoría de los estudiantes y de algunos profeso1·es de filosofía. Si se une 
a ello la circunstancia de que el número de quienes en nuestro país 
se interesan por los problemas filosóficos es más que satisfactorio -lo 
que garantizar un margen elevado de probabilidad de contar con personas 
capaces- puede augurarse una coyuntura propicia pa.M dar un vuelco 
fundamental a la situación. El problema -nada fácil, por cierto-- consiste 
en cómo dar salida y creación a ese potencial. 

Un análisis detallado de la cuestión debe comenzar por catalogar y va­
lorar los factores que inciden de modo directo para hacer que la activid,ad 
filosófica esté ausente entre nosotros. Deben tomarse en cuenta, por ejem­
plo los efectos del proceso de sucesión de las ideas filosóficas en nuestro 
19aís, la incidencia de factores económicos, el impacto de una aguda proble­
má ti<ta político-social que impone a todo intelectual responsable preocupa-

20 



ciones adicionales a las de su campo específico, la existencia de depen­
dencias económie:::s, polí ticas y culturales en el ámbito internacional, etcé­
tera. G Pero cualquiera sea la importancia relat iva de estos u otros. facto­
res y el valor de las J)olíticas propuestas para superarlos o, al menos, 
neutralizarlos, bay algo que es una condición necesaria para el desarr ollo 
de la r.ctividad filosófica: la adopción de una actitud a<lccnada. Cuál es, 
exactamente, la actitud específica del filósofo no es cosa que me propongo 
elucidar aquí. P ero creo que ella está compuesta por una constelación de 
rasgos que comprenden, entre otras cosas, a) exigirse a sí mismo la obser­
vancia de cánones estrictos de rigor conceptual y terminológico, b) el t r a ­
tamiento detallado y cuidadoso de problemas específicos, evitando así las 
genera]iz;¡ciones apresuradas y los plantees grandilocuentes, c) la cli,¡:,o­
::ición al intercambio de ideas, a exponer las tesis propias a la crítica de 
los colegas y a modifica,rlas si resulta teóricamente neces1rio. Esta enume­
ración parcial no pretende servir de base a un decálogo del buen f.ilÓisofo. 
Persigue más bien, compendiar comportamientos que en su conjunto cons­
tiLuyen la esencia ele la actitud filosófica. Por cierto que no hay reglas para 
enseñar ,a adoptar tal actitud. Pero hay maneras de ayudar a internalizarla. 
En gran medida, aprender a filosofar es como aprender a caminar. Imitan­
do modelos adecuados, aprovechando de l:\ r.yuda de otros, cayéndonos y 
leYantánclonos podemos poner en marcha una aptitud para la que estamos 
dotados y · que, de alguna manera, debemos exteriorizar. En nuestro caso 
esa aptitud deberá exteriorizarse en b práctica de una verdadera actividad 
filosófica. 

,Es en este punto en el que la filosofb analítica puede llegar a tener 
una importancia insospe<:_hada. Los comentarios formulados en la sección 3 
sugieren - espero- el porqué de este aserto. Mi tesis es que dada la peculiar 
configuración de rasgos y las especiales características que presenta la. fi­
losofía analítica, la compenetración con la obra, los métodos de trabajo 
y los cánones de rigor de los filósofos analíticos puede ayudar a dar un im­
portanlc paso para alcanzar las condiciones que permitan desarrollar' una 
auténtica actividad filosófica. En otras palabras, lo que propongo es sacar 
prcyecho del potencial metodológico y teórico de la filosofía analítica para 
romper la estática situación en que se encuentran los estudios filosóficos 
en nuestro país. Intentar alcanzar estos fines es -por lo demás- lo que 
juEtifica preocuparse por hacer conocer la obra de los filósofos analíticos. 
No interesa, por supuesto, agregar un nuevo "objeto" a la nómina de 
artículos filosóf icos de importación. Tampoco interesa crear una nueva mo-

6 Una discusión breve pero sugestiva, que toma en cuenta estos as• 
pectos, se encuentra en la obra de Augusto Sala zar Bondy, ¿ Existe una Fi­
losofía de Nuestra América? ( México, Siglo XXI, 1968). En mi trabajo 
"Nota Cr ítica : ¿Existe una F ilosofía de Nuestra América?" (Crítica, 
en prensa) discuto algunas ele las tesis propuestas por el filósofo per uano. 

21 



da filosófica. Cuando se presentan -con un grado suficiente de comprQ­

mismo- los frutos del pensamiento filosófico realizado en otros lugar·es 
ele la tierra, con mir.as a -que se los comprenda y absorba, es un verdadero 
deber intelectual aclarar en qué sentido esos frutos pueden resultar positi­
vos para el desarrollo de nuestro pensamiento filosófico. La tesis que su­
giero cumple con ese requisito ineludible (aunque generalmente dejado a 
un hdo tanto por los importadores desprejuiciados como por los importado­
res que se ,autoadscriben el monopolio de la independencia teórica e ideo­
lógica). 

Antes de concluir me parece interesante formular las siguientes obser­
vaciones ,aclaratorias. 

La primera se refiere a la posible objeción de que la constelació::i 
de rasgos que atribuyo a la actitud especüica del filósofo es lo ,suficiente­
mente amplia para abarcar -so pena de caer en un injustific1do dogmatis­
mo- otr as líneas del pensamiento filosófico, además de la filosofía an1lí­
tica. Si tal es el caso, resulta ingenuo insistir en la preminencia de esa 
línea de pensamiento frente a otras tendencias actuales o clásicas. '.En de­
finitiva -puede argüirse- todo fi lósofo auténtico se ha propuesto alcanzar 
metas elevadas de rigor y ha expuesto sus doctrinas a la crític-'l y a la 
discusión. 

Frente a esta eventual objeción debo señalar que no pongo en duda 
ni desconozco el propósito perseguido por los grandes filósofos clásicos y 
contemporáneos. El punto que defiendo es otro. Se refiere a una situación 
específica (la que caracteriza la "actividad filosófica" en nuestro medio) 
y -a la búsqueda de un instrumento adecuado que permita modific-a,r una 
de sus cracterísticas más negatiYas. Encaradas así las cosas considero que 
dados los r asgos peculiares que ofrece la filosofía analítica podemos ex­
traer de ella un útil bagaje de experiencias teóricas y de actitudes críticas 
que difícilmente nos puede proveer otra línea de pensamiento filosófico con­
temporáneo. Los años de vigencia entre nosotros de varios "ismos" conocidos 
presta apoyo elocuente a esta última afirmación. 

La segunda aclaración toma en cuenta la posible acusación de que 
la manera en que he descripto la situación de la filosofía en nuestro medio 
desconoce, injustamente, la presencia de filósofos que, de una u otra form a, 
han ayudado o ayudan a realizar el ideal que propongo como meta de 
nuestra actividad. 

A nte esta observación crítica sólo me cabe señalar que la descripción 
ofrecida y la crítica consiguiente recogen -como no podría ser de otra ma­
nerai- "rasgos ambientales''. De ningún modo ignoro la existencia, tanto 
en el pasado como en el presente, de pensadores r espetables que desde dis­
tintos puntos de vista han intentado e intentan otorgar a la investigación 
filosófica un nivel adecuado. Que su m'.1mero sea mucho menor del que los 

22 



propios protagonistas están dispuestos a admitir es sin duda, una cuestión 
diferente. \ \ 

.La tercera aclaración apunta a resumir la motivación central de este 
trabajo: romper con ciertos esquemas acerca de la filosofía analítica, t1,atar 
de mostrar sus peculiaridades y sus líneas de desarrollo y plantear la im­
postergable cuestión del estado de la actividad filosófica entre nosotros. 
No se si el lector estará de acuerdo con las descripciones efectuadas y 
con las propuestas que he realizado. P·ero hay una cosa, al menos, en la que 
estoy seguro concordaremos: de lograrse el ideal de alcanzar una verdadera 
actividad filosófica este tipo de artículos no tendria ninguna razón de ser. 
Y esto, de por sí, representaría un g-ran adelanto. O, al menos, un sensible 
aprovechamiento del tiempo tanto por parte de lectores como de autores. 

23 



Instituto de Lógica 

y Filosofía de las Ciencias 

Calle 46 - N9 530 - La Plata 

Instituto Nacional para el Mejoramiento 

de la Enseñanza de las Ciencias 

Avda. Madero 235 - Buenos Aires 




