
 

  

  

Biblioteca Cuadernos 
Nuestra para la 
Escuela ensenanza 
2023 Nuestra Escuela 

Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica en 
nuevas perspectivas para la 
enseñanza de las Ciencias 
Naturales en las escuelas 

• • pr1mar1as 

Módulo S: Acerca de la articulación entre la 
enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y 
la Educación Ambiental Integral 

- la educación 
- nuestra bandera 

INFoD 

••• , ... 
A Ministerio de Educaci6n 

~ Argentina 



 

Índice 

Clase 1: Aportes de las epistemologías feministas y de la ESI para repensar la enseñanza de las 

Ciencias Naturales en el nivel primario ...................................................................................... 6 

Clase 2: La ESI transforma los objetos de enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel 

primario ................................................................................................................................. 22 

Clase 3: El ambiente, los territorios y los conflictos ambientales: aportes para la reflexión en el 

área de Ciencias Naturales del nivel primario .......................................................................... 45 

Clase 4: Los contenidos ambientales en la enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel 

primario y los aportes de la educación ambiental integral ....................................................... 63 

 

  



 

Fundamentación 

Este módulo propone un recorrido que aborda, desde diferentes aristas, la articulación entre la 

enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias con la Educación Sexual Integral (ESI) 

y la Educación Ambiental Integral (EAI), entendiendo que estas perspectivas transversales resultan 

fundamentales en nuestra formación como integrantes de las comunidades escolares en los 

diferentes territorios del país. Este curso está dividido en dos: en las primeras dos clases abordamos 

los diálogos entre la enseñanza del área y la ESI; y en las dos últimas clases, haremos lo propio con 

las líneas de la EAI.  

Tanto la perspectiva de la ESI como la de la EAI se trabajan en este módulo retomando un enfoque 

de enseñanza que resalta la particularidad de las miradas territoriales e interseccionales. La 

intención es, pues, revisitar y analizar los contenidos de las Ciencias Naturales sobre estas bases, 

como un modo de construir relaciones más fecundas con la ESI y la EAI, como así también de abrir y 

dar lugar a preguntas, reflexiones y diálogos sobre los desafíos que convocan a las comunidades 

educativas en las realidades que vivimos hoy.   

De tal manera, en las primeras clases recorremos la especificidad de la ESI reconociendo como 

columna vertebral de la propuesta a las epistemologías feministas como un aporte para repensar 

los fundamentos de la ESI con perspectiva de géneros. En este marco se remite al encuadre 

normativo de la ESI y se suman algunos elementos en los debates sobre su transversalidad. A su 

vez, se discuten conceptos clave, como el androcentrismo en la ciencia, el determinismo biológico y 

el sesgo de género, y se analiza su presencia en el abordaje de los contenidos que abordamos en las 

Ciencias Naturales. 

Particularmente, se trabaja las enseñanzas de las corporalidades como estrategia para enseñar ESI, 

planteando los cuerpos como construcciones sociales. Se invita a que se puedan problematizar las 

maneras de enseñar Ciencias Naturales, tomando como ejemplo algunos contenidos propios del 

área utilizando el análisis de imágenes, poniendo en discusión ejemplos clásicos y planteando 

relatos, para los cuales se propondrán nuevos enfoques, sobre las bases epistemológicas 

mencionadas. 

En las dos últimas clases se reflexiona en torno a la Educación Ambiental Integral en relación con la 

enseñanza del área de Ciencias Naturales en el nivel primario, apelando como enfoque referencial a 



 

los principales lineamientos de la Educación Ambiental Integral (EAI) y a las propuestas del 

Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL). 

En estas clases se parte de tomar en consideración la profunda y compleja crisis ambiental 

civilizatoria que se vive, entendiendo que esta temática implica a los diversos actores sociales que 

hacen parte de la sociedad, entre ellos, a las escuelas primarias y sus comunidades educativas. En 

este marco se plantea el estudio de algunas caracterizaciones de las nociones de ambiente en las 

corrientes de la educación ambiental y se profundiza en torno a la crisis ambiental civilizatoria. A la 

vez, se propone entender a los ambientes como territorios de vida, y en su complejidad no solo 

ecológica, sino también cultural y social en donde toman lugar los conflictos ambientales. Se 

problematiza desde allí el concepto de recursos naturales y se propone el concepto de bienes 

comunes naturales, poniéndolos en diálogo con contenidos de nuestra área. Este marco de lectura 

puede ser un interesante aporte para el abordaje en la enseñanza de los contenidos de las Ciencias 

Naturales en las diferentes escuelas del país.  

Asimismo, se retoman los lineamientos de la recientemente sancionada Ley Nº 27.621 para la 

Implementación de la Educación Ambiental Integral (2021), como un primer abordaje y diálogo 

entre esta ley y los contenidos del área. Es una invitación a potenciar la enseñanza de las Ciencias 

Naturales desde la perspectiva de la EAI, en comunión con los saberes y experiencias de los 

diversos actores de los territorios en que toma lugar el quehacer educativo.  

En el conjunto que componen estas cuatro clases del módulo no se agotan las distintas aristas, 

debates y reflexiones que se nuclean a temáticas tan potentes como la ESI y la EAI,  más bien es una 

invitación a la profundización, a que se vayan incorporando en los diálogos y acciones 

institucionales y territoriales, con miras a poner de relieve la ESI y la EAI como perspectivas y 

enfoques transversales, que potencien los contenidos del área de Ciencias Naturales. Es una 

invitación a pensar esta transversalización desde la interseccionalidad y desde la complejidad de los 

conflictos y posibilidades de nuestras sociedades, para entenderlas y dimensionarlas 

territorialmente en nuestras aulas, con un enfoque crítico que propugna por dar protagonismo al 

cuidado de la vida en todas sus formas. 

 

Objetivos 

Que las y los cursantes: 



 

• Profundicen su mirada en torno a las articulaciones entre la enseñanza de las Ciencias 

Naturales en las escuelas primarias y las perspectivas de la ESI y la EAI. 

• Reflexionen acerca de las concepciones y prácticas sobre los cuerpos y el ambiente que 

enseñan en sus clases de Ciencias Naturales. 

• Amplíen sus conocimientos en torno a los conocimientos sobre los cuerpos, las infancias, 

los géneros, las sexualidades, las identidades y las relaciones democráticas con otras 

personas, como así también acerca del ambiente, la educación ambiental y sus relaciones 

con la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias. 

• Identifiquen y adquieran herramientas que les permita incorporar en sus prácticas los 

aportes de las perspectivas feministas, populares e indígenas a los conocimientos sobre las 

corporalidades, las concepciones del cuerpo y el ambiente como territorios, y las 

contribuciones de la Ley de ESI, la Ley de EAI y del Pensamiento Ambiental 

Latinoamericano. 

• Analicen las relaciones e implicancias de la articulación de la ESI y la Educación Ambiental 

Integral en las propuestas de enseñanza y en las clases de Ciencias Naturales que 

desarrollan en las escuelas primarias. 

 

Contenidos 

La articulación de la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias, con la ESI y la 

EAI. El cuerpo humano y el ambiente como objetos de enseñanza de las Ciencias Naturales en las 

escuelas primarias. El cuerpo humano, las relaciones con otras personas y el ambiente, desde una 

perspectiva científica en el marco de una sociedad democrática. Infancias, cuerpos, géneros, 

sexualidades e identidades. El cuerpo y el ambiente como territorios: diálogos con las perspectivas 

feministas, populares e indígenas. Ley de Educación Ambiental Integral. Ecología, ecologismo y 

ambiente. El Pensamiento Ambiental Latinoamericano. Relaciones e implicancias de estas temáticas 

en las enseñanzas sobre los cuerpos y el ambiente en las propuestas de enseñanza y en las clases 

de Ciencias Naturales que se desarrollan en las escuelas primarias. 

  



 

Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la 

Educación Ambiental Integral 
 

Clase 1: Aportes de las epistemologías feministas y de la 

ESI para repensar la enseñanza de las Ciencias Naturales 

en el nivel primario 
 

Introducción 

¡Les damos la bienvenida al Módulo 5 de esta Actualización! Dedicaremos las clases 1 y 2 a abordar 

la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias con la 

Educación Sexual Integral (ESI), y las clases 3 y 4 a la articulación entre la enseñanza de las Ciencias 

Naturales en las escuelas primarias con la Educación Ambiental Integral (EAI).  

En esta clase partimos de algunas reflexiones epistemológicas, y nos centramos en la especificidad 

de la ESI. Es importante trabajar desde la naturaleza de las ciencias1 porque nos permite 

redimensionar el papel que las Ciencias Naturales tienen en la sociedad, recuperando los modos en 

que históricamente han contribuido a reproducir desigualdades de género y han servido para darle 

legitimidad al sexismo.  

Luego, nos abocamos a presentar el marco normativo de la ESI y proponemos un recorrido por 

algunos conceptos centrales que nos permitirán ir tendiendo puentes entre el campo de las Ciencias 

Naturales y la ESI con perspectiva de géneros. Entre estos se encuentran conceptos como el del 

androcentrismo en la ciencia, el determinismo biológico y el sesgo de género. A su vez, realizamos 

un pequeño recorrido por los ejes de la ESI y el debate sobre la transversalidad. Presentamos los 

lineamientos curriculares nacionales para la ESI en Ciencias Naturales y los problematizamos desde 

el marco planteado en esta clase. 

Las Epistemologías feministas son, en esta clase, la columna vertebral para poder reestructurar el 

campo, construyendo diálogos más potentes para la enseñanza. ¡Esperamos que la disfruten! 

 

 
1 El término de Naturaleza de las Ciencias refiere no sólo a los aspectos epistemológicos del conocimiento científico sino 

también a los diálogos con otras disciplinas tales como la Sociología y la Historia de la ciencia. 



 

¿Qué es la ESI? ¿Qué implicancias tiene para la enseñanza de las ciencias 
naturales en primaria? 

En el año 2006 se sanciona en nuestro país la Ley nacional N° 26.150 o Ley nacional de Educación 

Sexual Integral (ESI), la cual establece en su Artículo 1 que todo el estudiantado, desde el nivel 

inicial hasta el nivel superior de formación docente, tiene derecho a recibir Educación Sexual 

Integral en todos los establecimientos educativos del país, sean estos públicos o privados. En el 

mismo artículo se define que se entenderá como Educación Sexual Integral a aquella que articula 

aspectos biológicos, psicológicos, sociales, afectivos y éticos. Esta ley no nació de un “repollo”, sino 

que como plantean Severino y Dappello (2019), es resultado de la convergencia de años de lucha de 

movimientos feministas y sociosexuales y la decisión política de acompañar esas demandas desde el 

poder legislativo y ejecutivo. Es decir, que la Ley de ESI es a la vez una conquista de los movimientos 

feministas y sociosexuales y una política pública. 

Un aporte clave y disruptivo de la ESI es visibilizar que la enseñanza en torno a los cuerpos, los 

géneros y las sexualidades sucede no sólo en las aulas sino también en los patios, los pasillos, la 

vereda, y no sólo a partir de acciones sino también de omisiones. Esta premisa de que “toda 

educación es sexual” (Morgade, 2011) es uno de los pilares a partir de los cuales la normativa ESI 

fundamenta la necesidad de que la comunidad educativa en su conjunto se haga cargo de este 

proceso muchas veces silencioso: da cuenta de que, se quiera o no, por el hecho de tener 

expectativas sobre la sexualidad correcta/incorrecta ya se está enseñando no sólo sobre sexualidad 

sino principalmente sobre expectativas de la sociedad en torno a las relaciones de género. Por lo 

general, estas enseñanzas se dan desde los enfoques que tenemos docentes y equipos directivos y a 

partir de procesos de normalización propios de la sociedad de la que formamos parte, pero sin un 

marco de identificación o explicitación de que efectivamente se lo está enseñando. Esto dificulta 

problematizar estas enseñanzas, que muchas veces son “invisibles” hasta para quienes enseñamos. 

Por eso, hablamos de la necesidad de construir una mirada atravesada por la perspectiva de género 

para pensar los procesos educativos que se dan en las escuelas primarias, y particularmente en la 

enseñanza de las Ciencias Naturales, un área que muchas veces se considera por fuera de “lo 

social”.  

La mirada integral de la educación sexual que propone la Ley de ESI implicó una novedad en 

relación con enfoques profundamente arraigados en nuestro sistema educativo, los cuales 

enlazaban la sexualidad con aspectos morales y éticos, o únicamente con la reproducción y/o la 

http://servicios.infoleg.gob.ar/infolegInternet/anexos/120000-124999/121222/norma.htm
http://servicios.infoleg.gob.ar/infolegInternet/anexos/120000-124999/121222/norma.htm


 

prevención de las llamadas infecciones de transmisión sexual (ITS), desde una mirada centrada en lo 

biológico. Este último tiene importancia para la tarea que aquí nos convoca, que es la enseñanza de 

las Ciencias Naturales en el nivel primario, pues esta mirada de la educación sexual implicó durante 

mucho tiempo que en las escuelas los contenidos y temas vinculados a la sexualidad se abordaran 

casi únicamente en nuestro área. Este modelo biologicista sigue vivo en el imaginario social, aun 

cuando la ESI demanda de las instituciones educativas una mirada integral desde hace más de 16 

años. En este sentido es que proponemos problematizar algunos de los pilares que sostienen este 

modelo, especialmente a la luz de los aportes de las epistemologías y pedagogías feministas, 

quienes han contribuido a dar cuenta de que el conocimiento científico y lo que enseñamos en la 

escuela no es neutral ni se trata de una “verdad universal”. 

 

El modelo biologicista en la Educación Sexual ubica a la sexualidad como un aspecto 
determinado solamente por lo biológico —reducido a lo genital— y entendido como 
natural. Así, las experiencias sexuales se exponen como procesos a-históricos e 
individuales y que responden a los atributos “naturales” de cada quien (Fainsod, 2016). 
Este modelo se ampara en una supuesta neutralidad y objetividad científica que a 
continuación discutiremos, para establecer qué enseñar, cuándo enseñar y quién debe 
enseñar educación sexual. 

 

¿Quién tiene el saber? ¿Quién tiene el poder? Una pequeña revisión 
histórica 

“Saber es poder” es una frase que escuchamos habitualmente, aunque no siempre reparamos en lo 

que implica o cómo se relaciona con el campo que aquí nos convoca. En nuestra sociedad, los 

saberes provenientes del campo de las Ciencias Naturales y la Biomedicina son considerados 

saberes autorizados (Jordan, 1993) y por esta razón estos sistemas de conocimientos poseen, por 

consenso, mayor jerarquía para explicar fenómenos de la vida cotidiana. Tal es así que cuando 

escuchamos hablar de que algo ya fue explicado por la ciencia, usualmente se está haciendo 

referencia a estos saberes. Como si la Biología, la Física, la Química, la Geología y la Astronomía 

fueran las únicas disciplinas científicas que existen.  



 

 

 

Si pensamos en la ciencia, ¿qué imágenes se les vienen a la cabeza? ¿Aparecen otras 
ciencias además de las naturales? ¿De qué manera les parece que podríamos abordar 
esto en clase para que no parezca que las Ciencias Naturales son las únicas disciplinas 
científicas?   

 

Aún cuando en el campo de los estudios acerca de la Naturaleza de la Ciencia se hayan desarrollado 

diversas miradas críticas del positivismo, los saberes de estos campos son aún hoy presentados 

como universales y neutros. ¿Qué quiere decir esto? Que se concibe que no hay ideología que 

interactúe en la construcción de conocimiento y que las emociones y creencias de quienes lo 

construyen no impactan en este. Se cree, por ejemplo, que estos campos disciplinares explican “la 

verdad” acerca de cómo son y cómo funciona el Universo, la Tierra, los cuerpos y la naturaleza, en 

lugar de asumir que son explicaciones que nos permiten entender y pensar acerca de algunos 

aspectos de estos fenómenos, pero no así de la totalidad. 

Es interesante hacer una pequeña revisión histórica dado que la disputa del saber sobre los 

fenómenos del mundo no es nueva. Antes de la consolidación de la Ciencia Moderna (siglos XVII-

XVIII), muchas mujeres, que fueron luego llamadas “brujas”, se dedicaban a tareas que hoy 

relacionamos con las Ciencias Naturales. Estas brujas curaban, preparaban medicinas, 

acompañaban abortos y nacimientos, entre otros procesos centrales para la vida de la época. Varias 

autoras (Ehrenreich y English, 1981; Federici, 2010) coinciden en relacionar a las brujas con mujeres 

con saberes acerca de la sexualidad, tanto reproductiva como no reproductiva, que representaban 

una amenaza para quienes detentaban el poder en aquella época. Con la profesionalización 

occidental de muchas de las labores relacionadas con la medicina, la farmacología y la química, 

estos saberes fueron expropiados por diversos mecanismos, entre estos podemos mencionar la 

determinación de que sólo los médicos podían ocuparse de estos procesos y la exclusión de las 

mujeres a las carreras de medicina. La caza de brujas sumada a la introducción de nuevas formas de 

vigilancia del embarazo y la maternidad, permitieron que se ampliara el control del Estado sobre el 

cuerpo de las mujeres. Como consecuencia, las mujeres fueron excluidas del ejercicio de sus 

conocimientos y los varones comenzaron a ser considerados como los verdaderos “dadores de vida” 

(Grotz y González del Cerro, 2021). 

Si continuamos revisando la producción científica, podemos ver que la ciencia se utilizó muchas 



 

veces para darle legitimidad a las desigualdades sociales. Por ejemplo los científicos 

contemporáneos a nuestra época: a mediados de los años 90, Glayde Whitney y Philippe Rushton, 

estuvieron dedicados a promover el reconocimiento oficial de la superioridad de la “raza blanca”. 

Estos científicos decían que las personas de “raza negra” tienden a ser más activas y agresivas 

sexualmente y, al mismo tiempo, menos inteligentes y menos capaces de ejercer el autocontrol que 

las personas de “raza blanca o asiática” (Tucker, 2009). Estas investigaciones fueron desprestigiadas 

por la comunidad científica por su falta de rigurosidad. Pero cabe señalar que las ideas racistas de 

estos investigadores son previas a realizar la investigación y estas sesgan las preguntas y la 

metodología que utilizaron, por eso llegaron a estos resultados. En este sentido, Diana Maffía 

(2007) señala:  

 

 
“Mientras avanzan las sufragistas y los movimientos antiesclavistas, los cerebros 
humanos son medidos, pesados y vueltos a medir, en un esfuerzo por encontrar algún 
índice de inferioridad cuantitativa en el cerebro de mujeres, esclavos y negros. La 
craneología desaparece, pero muchos otros médicos y científicos, desde entonces y 
hasta el presente, continúan dedicados a la tarea de explicar por qué las mujeres y los 
negros están naturalmente fijados, biológicamente determinados, a los roles sociales 
que aún desempeñan” (p. 80). 

 

En esta línea podemos decir que en los últimos sesenta años, ante un clima de época de apogeo de 

los movimientos feministas se produce una ciencia con intención de seguir ubicando a las mujeres 

en situación de inferioridad. Tener en cuenta las categorías clase, género y raza para revisar con 

mirada crítica las producciones científicas resulta de mucha potencia. Además es central tener en 

cuenta que estas categorías no se piensan necesariamente por separado, sino que poseen sus 

intersecciones.  

 

 

  

La interseccionalidad 

El concepto de interseccionalidad, originado principalmente a partir del trabajo y el 
activismo de feministas negras, permite poner de relieve la complejidad de las estructuras 
de desigualdad actuando juntas. Permite problematizar el sexismo, la homofobia, la 
transfobia, el racismo, la discriminación por sector socioeconómico, el capacitismo, el 
adultocentrismo, el gordofobia y un sinfín de etcéteras. 



 

Para continuar reflexionando sobre este tema, recomendamos el video: La urgencia de la 
interseccionalidad de Kimberlé Crenshaw. 

 

 

Con anteojos violetas: una revisión epistemológica del determinismo 
biológico y el androcentrismo 

Como venimos señalando, las epistemologías feministas y el estudio de la historia de la ciencia nos 

permiten dar cuenta de que, en ningún momento de la historia, el conocimiento que se produce es 

neutral. La ciencia es una actividad intrínsecamente humana y por ende una construcción social. Si 

bien en ocasiones parece que las teorías y modelos científicos no poseen ideología y que las 

emociones y creencias de las personas que hacen ciencia no impactan en ellos, esto es inexorable. 

Nuestros sistemas de creencias se cuelan en las preguntas que hacemos, en la metodología que 

llevamos adelante, en los resultados que obtenemos y en el modo que tenemos de comunicar las 

ideas. Particularmente es necesario entender que las visiones positivistas que habilitan a considerar 

a la ciencia como una verdad objetiva no hacen más que dar legitimidad a las desigualdades 

sociales. 

Incluir en las clases de Ciencias Naturales la historia de la investigación científica abre la posibilidad 

de abordar críticamente “la ciencia” y permite desmitificar esta imagen de “ciencia neutral”, a la vez 

que permite problematizar el papel que jugaron las mujeres y las diversidades sexuales en la 

producción científica. Al respecto, siempre es útil preguntarnos: ¿Quiénes hacen ciencia? ¿Qué 

problemas les preocupan y cuáles dejan de lado? ¿Cuáles son los contextos en que se hace esa 

ciencia? ¿Qué relaciones de poder existen entre actores sociales involucrados en el proceso 

científico? 

https://www.ted.com/talks/kimberle_crenshaw_the_urgency_of_intersectionality?language=es
https://www.ted.com/talks/kimberle_crenshaw_the_urgency_of_intersectionality?language=es


 

 

 

Para seguir reflexionando sobre la invisibilización de los aportes de las mujeres al 
campo de las Ciencias Naturales les proponemos observar la siguiente imagen: 

 

 

 

 

 



 

 

 

● ¿Qué otras personas consideran que están ausentes en la historia del 
conocimiento científico? ¿Qué pasa con la presencia de otras identidades sexuales? 
¿Qué pasa con las mujeres afrodescendientes, indígenas o árabes, entre otras 
identidades? 

● Es importante también tener en cuenta la preponderancia de varones en la 
producción científica, sobre todo por los diferentes mecanismos de exclusión a 
mujeres y diversidades sexuales en el sistema científico. ¿Se imaginan o 
conocen algunos de estos mecanismos?  

Históricamente, el sujeto de la ciencia ha sido el varón heterosexual, blanco, europeo, de clase 

media-alta, quien se ha constituido como el punto de referencia para todo lo que desde los 

feminismos llamamos punto de vista androcéntrico. Las mujeres y diversidades sexuales hemos 

vivido una expulsión histórica del sistema científico hasta hace muy poco tiempo, o bien hemos sido 

“objetos” de investigación. Por ejemplo, es notable como los métodos para cuidarse en las 

relaciones sexuales están focalizados en los vínculos heterosexuales y el sexo reproductivo; la 

medicalización recae sobre los cuerpos considerados femeninos —pensemos en las pastillas 

anticonceptivas y para quiénes están pensadas—. ¿Por qué aún hoy no se comercializan píldoras 

anticonceptivas para varones cisheterosexuales? 

 

 

El sesgo de género en las investigaciones científicas 

Para profundizar invitamos a ver el video La magia de los géneros: cerebros y feminismo, 
de Lucía Ciccia para TEDxUBA. 

 

La charla trata acerca del sistema predictivo que se pone en juego cuando 
actuamos y pensamos el mundo. La autora nos enseña a reconocer los rasgos 

https://www.youtube.com/watch?v=eVkniYGYX4A


 

cisexistas que se ponen en práctica en nuestras vidas y también en la 
producción científica. ¿Qué es cisexista? Para responder esta pregunta es que 
también invitamos a ver el video.  

 

 

Al terminar de ver el video les proponemos que reflexionen sobre estos interrogantes:  

● ¿Cómo explicarías con tus palabras el cisexismo? ¿Es posible producir ciencia 
sin prejuicios cisexistas? ¿Qué consecuencias tienen estos sesgos sobre la 
producción científica y sobre la vida de la población?  

● ¿Qué otros ejemplos de conocimientos científicos que legitiman desigualdades 
de género o raciales conocen? ¿Cómo podemos incorporar estos temas en 
nuestras clases y en las instituciones en las que trabajamos? 

 

Los peligros de la biologización de los fenómenos sociales 

Cuando alguna característica compleja o de orden cultural, como por ejemplo la identidad de 

género de una persona, es explicada únicamente desde un punto de vista biológico —

supuestamente objetivo y neutral—, se tiende a remitir a una supuesta naturaleza humana que se 

vuelve normativa, obligatoria, lo normal. Entonces, lo que se presente como diferente se patologiza. 

Y a la vez, se asume una postura que es determinista, pues se considera que dichas características 

son parte de un destino biológico inamovible o inevitable. Para ilustrar con ejemplos simples: si 

creemos que nuestro deseo sexual depende de una hormona (por ejemplo, la testosterona) o un 

órgano (por ejemplo, el pene), ¿cómo explicaríamos la existencia de personas que tienen ambas y 

son asexuales? Si pensamos que el deseo de filiación depende de la capacidad de gestar, ¿qué 

pensamos acerca de las personas que adoptan? ¿Acaso no pueden tener deseo de cuidar a su 

familia?  

 

 

“Se cree que la biomedicina explica “la verdad” acerca de los cuerpos, en vez de asumir 
que son explicaciones que nos permiten entender y pensar acerca de los fenómenos, 
que nos permiten iluminar algún aspecto de esos fenómenos, pero no la totalidad de 
los mismos. Las explicaciones de lo que pasa a nivel molecular del cuerpo de unx 
individux de la especie humana no son la causa de que seamos quienes somos. Lo que 
sí es dable asumir es que el conocimiento de esos procesos, la comprensión de 
nuestras fisiologías, ensanchan los límites de nuestra autonomía sobre el propio 
cuerpo” (Grotz, 2019, p. 56). 

 



 

Por eso, es importante propiciar en la enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel primario 

aclaraciones respecto de qué está dentro del alcance de dichas disciplinas y qué no. Por ejemplo, las 

Ciencias Naturales nos pueden hablar de los procesos fisiológicos de los sistemas del cuerpo, pero 

no pueden determinar cómo nos sentimos ni qué nos gusta hacer.  

 

Determinismo biológico: discurso que tiende a ubicar en los “datos biológicos” la 
justificación de conductas que son resultado de procesos sociales complejos, como si se 
tratara de un destino impuesto por la biología, innato e inmutable. Por ejemplo, es común 
escuchar que el comportamiento está prefijado genéticamente (Grotz y Kohen, 2019). 
Utilizamos el recuadro de “atención” (representado por el logo del semáforo que observan 
a la izquierda) porque el determinismo biológico puede estar presente en nuestras clases 
de Ciencias Naturales en la escuela primaria. ¿Se les viene algún recuerdo o situación de 
aula que puedan relacionar con este concepto? 

 

La ESI en la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias 

Una característica que hace a la ESI en nuestro país es la existencia de contenidos mínimos, 

comunes y obligatorios para todos los niveles y modalidades del sistema educativo. Los contenidos 

curriculares y los propósitos formativos se encuentran en el documento Lineamientos Curriculares 

para la ESI, que fue elaborado en el año 2008 (dos años después de la sanción de la Ley de ESI), en 

el recinto del Consejo Federal de Educación (CFE) que es el espacio que reúne al titular del 

Ministerio de Educación de la Nación y a los de las distintas jurisdicciones. Cabe señalar que dicho 

documento fue reeditado y actualizado en 2018. 

La elaboración de estos contenidos mínimos, comunes y obligatorios se desarrolló en un marco de 

tensiones y desafíos. En el año 2007, y tal como plantea la Ley, se convocó a una comisión de 

especialistas: investigadores de trayectoria en temas afines, educadores de educación privada 

confesional (protestantes, católica y judía) y autoridades del Ministerio de Educación de la Nación 

para definir los contenidos curriculares. En el documento Doce años de la Ley de Educación Sexual 

Integral. Las políticas, el movimiento pedagógico y el discurso anti ESI recargado (Equipo Mariposas 

Mirabal, OPPPED, 2018), se describe el proceso de definición curricular y los nudos centrales que 

atravesaron dicha definición. 

 

http://iice.institutos.filo.uba.ar/sites/iice.institutos.filo.uba.ar/files/MariposasMirabal.pdf
http://iice.institutos.filo.uba.ar/sites/iice.institutos.filo.uba.ar/files/MariposasMirabal.pdf


 

 

 

Les compartimos los Lineamientos curriculares para la ESI elaborados en 2018. En las 
páginas 19 y 20 podrán encontrar los lineamientos correspondientes a Ciencias 
Naturales para el primer ciclo de la educación primaria, y en las páginas 25 y 26, 
aquellos correspondientes al segundo ciclo de la educación primaria. 

 

 

  

Luego de leer los lineamientos curriculares para la ESI en el nivel primario, les 
proponemos que reflexionen sobre los siguientes interrogantes:  

¿Qué mirada de ciencia aparece en estos lineamientos? ¿En qué aspectos observan 
dimensiones de la sexualidad que excedan lo biológico? ¿Les parece que hay 
dimensiones no abordadas y que se podrían incluir aquí? ¿Cuáles? 

 

 

Un aspecto que no quisiéramos dejar de lado es cómo este documento posiciona a la ESI en defensa 

de la mirada científica como oposición a los discursos religiosos: uno de los contenidos propuestos 

es “la comprensión de la sexualidad humana desde la perspectiva científica” (2018:33). En este 

sentido, resulta preocupante que no se incluya una mirada reflexiva acerca de la no neutralidad de 

la ciencia, cuyos efectos trabajamos en esta clase. 

 

  

Para profundizar en lo planteado en el párrafo anterior, proponemos la lectura del 
artículo La ciencia en la ESI: aportes desde la epistemología y la pedagogía feminista, de 
Catalina González del Cerro (2017). 

 

 

Los 5 ejes de la ESI y la transversalidad 

Como decíamos al principio, la ampliación multidisciplinar que habilitó la ESI en las escuelas se 

aparta considerablemente de muchos de los puntos que discutimos en los apartados anteriores, a la 

https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/esi-lineamientos_2018-_web.pdf
https://www.academia.edu/35982892/La_ciencia_en_la_Educaci%C3%B3n_Sexual_Integral_Aportes_desde_la_epistemolog%C3%ADa_y_la_pedagog%C3%ADa_feminista._The_science_in_the_Argentine_s_sexual_education_law_Contributions_from_epistemology_and_feminist_pedagogy


 

vez que legitimó la posibilidad de acudir a voces, debates y agendas propias del campo de los 

estudios de género y de los Derechos Humanos. Este enfoque integral estimula aún hoy la 

problematización de diversas desigualdades en las instituciones educativas en clave de géneros y 

sexualidades, no sólo en términos de contenidos de enseñanza sino también en relación con formas 

de organización institucional, formas de relacionarse entre pares, entre colegas, entre estudiantes y 

docentes, entre otras muchas cuestiones.  

A fines del 2008, se crea un organismo dentro del Ministerio de Educación de la Nación, el 

Programa Nacional de Educación Sexual Integral (PNESI) que continúa hasta el día de hoy y que en 

estos años se dedicó, entre otras labores, a la elaboración de una serie de materiales para facilitar la 

planificación de docentes y el trabajo en el aula.   

 

 

 

Entre los materiales elaborados por el PNESI se encuentra una serie de documentos 
elaborados para la formación docente denominado Los 5 ejes de la ESI, en los cuales se 
pone de manifiesto el enfoque integral de la educación sexual en las escuelas y se 
problematizan muchos de los elementos desarrollados en esta clase. 

Reconocer la perspectiva de género.  

Respetar la diversidad sexual.  

Ejercer nuestros derechos.  

Cuidar el cuerpo y la salud.  

Valorar la afectividad.  

 

 

  

Luego de leer los 5 ejes de la ESI les proponemos pensar:  

¿De qué manera se podrían incorporar en las clases de Ciencias Naturales para el nivel 
primario? ¿Cómo piensan que se modificarían los contenidos, las relaciones entre 
estudiantes y docentes, las formas de organización en el aula? 

 

 

  

Les invitamos a ingresar a la web del PNESI: 

https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/eje-reconocer-la-perspectiva-de-genero.pdf
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/eje-respetar-la-diversidad-sexual.pdf
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/eje-ejercer-nuestros-derechos.pdf
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/eje-cuidar-el-cuerpo-y-la-salud.pdf
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/eje-valorar-la-afectividad.pdf
https://www.argentina.gob.ar/educacion/esi


 

 

 

 

En la sección Recursos para trabajar la ESI encontrarán materiales divididos por nivel. 
Recomendamos especialmente los cuadernos para el nivel primario, los cuales abordan 
contenidos y propuestas para trabajar en las aulas. 

 

Volviendo a la mención de que “toda educación es sexual” (Morgade, 2011), la transversalidad que 

proponen los documentos de la ESI se sustenta en el planteo de la normativa de que las escuelas 

deben considerar a la sexualidad como integral y por ende como contenido presente en todas las 

áreas y niveles. Según los lineamientos curriculares nacionales para la ESI: 

 
"En el caso del enfoque transversal, se propenderá a que su adopción garantice el 
tratamiento de la ESI en forma continua, sistemática e interdisciplinaria, evitando que 
se diluyan los contenidos pertinentes y sus propósitos formativos. En caso de que se 
defina el tratamiento de la ESI en el marco de un espacio curricular específico, el 
abordaje deberá ser integral para evitar reduccionismos que podrían empobrecer el 
enfoque interdisciplinario que aquí se sustenta.” (Lineamientos curriculares para la ESI, 
CFE 2018, p.12). 

La decisión de que las escuelas incorporen un abordaje “transversal y/o en espacios específicos” se 

debe a la necesidad de transformar ese imaginario social y práctica escolar que sostenía, a veces de 

forma implícita y desregulada, que quienes más sabían sobre sexualidad éramos quienes estamos 

en el área de Ciencias Naturales o profesionales del ámbito de la salud, aspecto que ya discutimos 

en esta clase. A lo largo y ancho del país, conocemos cada día más y más experiencias de ESI de lo 

más variadas, muchas de estas impulsadas por demandas estudiantiles y por docentes que han 

tomado el guante que esta política pública propone. En los últimos años hemos presenciado un 

crecimiento exponencial de reflexiones y actividades ESI elaboradas y compartidas entre colegas 



 

docentes de distintos niveles y  lugares, un desarrollo curricular que debe ser reconocido y valorado 

como tal.  

 

¿Qué experiencias interesantes de implementación de la ESI conocés? ¿Alguna en 
específico en las Ciencias Naturales? ¿Qué particularidades adquiere la ESI en tu 
localidad? ¿Con qué problemáticas de implementación te encontraste? 

Entre los temores o dificultades para la implementación de la ESI que muchas veces se escuchan 

entre docentes está el factor temporal: ¿cómo incorporar lo que propone la ESI cuando tenemos 

muchas veces programas de contenidos que no logramos abarcar en el tiempo de un año escolar? 

La propuesta a la que nos invitan la transversalidad y la integralidad es también a pensar que no 

necesariamente esa implementación de la ESI tiene que implicar temas nuevos, sino que podemos 

atravesar los contenidos que ya damos desde el enfoque de la ESI con perspectiva de géneros. Esto 

hace que los objetos de enseñanza de las Ciencias Naturales se transformen y se vuelvan más ricos, 

no sólo para el estudiantado sino también para quienes enseñamos. En la próxima clase 

desarrollaremos esta idea en mayor profundidad.  

Hasta aquí hemos llegado. Esperamos hayan disfrutado la lectura y de los materiales propuestos, y 

que los contenidos abordados contribuyan a establecer diálogos y relaciones con las realidades, 

conocimientos y contextos propios de sus jurisdicciones, instituciones y territorios. 

¡Hasta la próxima clase! 

 

Material de lectura y audiovisual 

Materiales obligatorios 

González del Cerro, Catalina (2017). La ciencia en la Educación Sexual Integral: Aportes desde la 

epistemología y la pedagogía feminista. Revista Punto Género, (8), 55-77. Disponible aquí.  

Grotz, Eugx (2019). Ciencias Biológicas y Naturales. En M. Gergich y A. Imperatore (Eds.), Educación 

Sexual Integral. Epistemología, pedagogía y política en los debates curriculares (pp. 49-63). 

Cuadernos del IICE No 3. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras. Disponible aquí.  

 

 

https://revistateoria.uchile.cl/index.php/RPG/article/view/48403
http://publicaciones.filo.uba.ar/sites/publicaciones.filo.uba.ar/files/Cuaderno%20IICE%203.pdf


 

Materiales optativos 

Ciccia, Lucía. (2019) La magia de los géneros: cerebros y feminismo, para TEDxUBA. Disponible aquí.  

Morgade, Graciela (2011). Toda educación es sexual: hacia una educación sexuada justa. Buenos 

Aires: La Crujía. Disponible aquí. 

Morgade, Graciela; Malizia, Andrés; González del Cerro, Catalina; Ortmann, Cecilia; Grotz, Eugx; Díaz 

Villa, Gabi; Baez, Jésica; Scasserra, José; Fainsod, Paula; Malnis Lauro, Soledad; Zattara, Susana; 

Cano, Virgina; Sokolowicz, Carolina; Raele, Graciela; Di Marino, Luis; Zaiat, Natasha; Lescano, Sonia y 

Toufeksian, Anush (2018). Doce años de la ley de educación sexual integral. Las políticas, el 

movimiento pedagógico y el discurso anti ESI recargado. Observatorio Participativo de Políticas 

Públicas en Educación (OPPPEd)-FFyL-UBA. Disponible aquí.  

Ortmann, C. (2019). Ciencias Exactas. En M. Gergich y A. Imperatore (Eds.), Educación Sexual 

Integral. Epistemología, pedagogía y política en los debates curriculares (pp. 98-112). Cuadernos del 

IICE No 3. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras. Disponible Aquí.  

Sintonía Educar (2019). La ciencia y las mujeres en las escuelas. Entrevista a Tamara Acosta, por Julio 

Cabrera. [Archivo de video] YouTube. Disponible Aquí. 

 

Bibliografía de referencia 

Ehrenreich, Barbara y English, Deirdre (1981). Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de 

sanadoras. Barcelona: Editorial La Sal. 

Fainsod, Paula (2016). Educación para la salud y género. Colección La Lupa de la ESI. Rosario: Homo 

Sapiens Ediciones. 

Federici, Silvia (2010). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Buenos Aires: 

Tinta Limón.  

Grotz, Eugx (2019). Ciencias Biológicas y Naturales. En M. Gergich y A. Imperatore (Eds.), Educación 

Sexual Integral. Epistemología, pedagogía y política en los debates curriculares (pp. 49-63). 

Cuadernos del IICE No 3. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras. Disponible aquí.  

Grotz, Eugx y González del Cerro, Catalina (2021). Las brujas y la historia de la ciencia: aportes de la 

epistemología feminista para la formación docente en ciencias exactas y naturales. En: Cocciarini, 

https://www.youtube.com/watch?v=eVkniYGYX4A
https://www.youtube.com/watch?v=eVkniYGYX4A
https://www.bba.unlp.edu.ar/wp-content/uploads/esi_18_morgade___toda_educacion_es_sexual.pdf
http://iice.institutos.filo.uba.ar/sites/iice.institutos.filo.uba.ar/files/MariposasMirabal.pdf
http://publicaciones.filo.uba.ar/sites/publicaciones.filo.uba.ar/files/Cuaderno%20IICE%203.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=SPwd4FXIaFw
http://publicaciones.filo.uba.ar/sites/publicaciones.filo.uba.ar/files/Cuaderno%20IICE%203.pdf


 

Natalia y Malizia, Andrés (comp.) (2021). Trans-formando los saberes desde la experiencia: Actas del 

VIII Coloquio Interdisciplinario Internacional Educación, sexualidades y relaciones de género: II 

Jornadas Educación, género y sexualidades. Rosario: Humanidades y Artes Ediciones.  

Grotz, Eugx y Kohen, Micaela (2019). “Clase virtual 3.C: La enseñanza de la ESI en el aula de Biología 

y Educación para la Salud”. Módulo 3: Enseñanza de la ESI. Especificaciones por nivel y/o por área 

curricular. Diplomatura de Extensión en Educación Sexual Integral. Facultad de Filosofía y Letras de 

la Universidad de Buenos Aires. 

Jordan, Brigitte (1993). Birth in four cultures. A Crosscultural investigation of childbirth in Yucatan, 

Holland, Sweden and the United States. Ohio: Waveland Press. 

Maffía, Diana (2007). Epistemología feminista: la subversión semiótica de las mujeres en la ciencia. 

Revista venezolana de estudios de la mujer, 12(28), 63-98. Disponible aquí.  

Morgade, Graciela (2011). Toda educación es sexual: hacia una educación sexuada justa. Buenos 

Aires: La Crujía. 

Severino, Moira y Dappello, Victoria (2019). Diálogos entre feminismos y educación a propósito de 

la ESI en Argentina. Saberes y prácticas. Revista de Filosofía y Educación, 4, 1-15. Disponible aquí.  

Tucker, William H. (2009). The Cattell Controversy: Race, Science, and Ideology, University of Illinois 

Press. 

 

Créditos  

Autores: Eugx Grotz y Micaela Kohen. 

Cómo citar este texto:  

Grotz, Eugx; Kohen, Micaela (2023). Clase 1: Aportes de las epistemologías feministas y de la ESI para 

repensar la enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel primario. Módulo 5: Acerca de la articulación 

entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la Educación Ambiental Integral. INFoD. Buenos Aires: 

Ministerio de Educación de la Nación.  

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0  

http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-37012007000100005
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/saberesypracticas/article/view/2213/2196
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Illinois_Press
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Illinois_Press
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la 

Educación Ambiental Integral 

 

Clase 2: La ESI transforma los objetos de enseñanza de las 

Ciencias Naturales en el nivel primario 

 

Introducción 

¡Les damos la bienvenida a la clase 2! En la clase 1 nos propusimos repensar la enseñanza de las 

Ciencias Naturales en el nivel primario a partir de los aportes del enfoque integral y transversal de la 

ESI y de la mirada crítica de la ciencia positivista desarrollada por las epistemologías feministas. En 

esta clase 2, nos centraremos en trabajar sobre cómo se transforman los contenidos de las clases de 

Ciencias Naturales a partir del enfoque de la ESI y la perspectiva de género. Para eso, trabajaremos 

especialmente la enseñanza de la corporalidad como estrategia para enseñar ESI, planteando los 

cuerpos como construcciones sociales. Invitaremos a problematizar las formas de enseñar Ciencias 

Naturales, realizando un recorrido por algunos contenidos clásicos de esta área que tomaremos 

como ejemplos, para los cuales propondremos nuevos enfoques y repensaremos las imágenes, los 

ejemplos y los relatos que utilizamos en clase. 

 

Revisar la enseñanza sobre las corporalidades como estrategia para 
enseñar Educación Sexual Integral en las clases de Ciencias Naturales 

En la clase anterior nos referimos al factor temporal o a la escasez de tiempo escolar como uno de 

los temores de la implementación de la ESI, y para no quedarnos en un callejón sin salida, dijimos 

que más que agregar necesariamente nuevos contenidos podríamos pensar en atravesar los 

contenidos que ya damos, desde el enfoque de la ESI con perspectiva de géneros. De esta manera, 

los objetos de enseñanza de las Ciencias Naturales pueden  transformarse y, gracias a la integralidad 

que propone la ESI, volverse más ricos, no sólo para el estudiantado sino también para quienes 

enseñamos. Pero, ¿por qué decimos esto? En la clase 1 nos referíamos a los peligros de la 

biologización de los fenómenos sociales, porque entendíamos que buscar explicarlos únicamente 

desde esta perspectiva representaba un reduccionismo. Poner en diálogo las disciplinas del área de 



 

las Ciencias Naturales con otros saberes redundará, entonces, en una mirada más holística de los 

fenómenos de nuestra vida cotidiana y del mundo natural.  

Los lineamientos curriculares nacionales para la ESI para el área de Ciencias Naturales en el nivel 

primario se centran principalmente en los procesos relacionados con las corporalidades, su 

reconocimiento y respeto. Sin embargo, como explicamos en la clase anterior, en nuestra sociedad 

muchas veces los conocimientos ligados al cuerpo están principalmente conceptualizados desde la 

biomedicina. A través de esta forma de leer los cuerpos y las experiencias vitales se produce y 

reproduce un discurso normalizador que tiene efectos materiales y simbólicos en la vida de las 

personas. También, decíamos que enseñar sobre el cuerpo únicamente desde la biomedicina y con 

pretensión de neutralidad le aporta legitimidad a las relaciones de poder. En primer lugar, porque 

estas explicaciones se construyen con una mirada de género desigual, pero que no es visible; y en 

segundo lugar, porque no se reconoce las opresiones y relaciones de poder que conllevan todos los 

otros modos de significar la corporalidad.  

 

 
La bióloga y feminista estadounidense Anne Fausto Sterling plantea en su libro Cuerpos 
sexuados (2006) que las experiencias corporales son el resultado del desarrollo en 
culturas y periodos históricos particulares y que, a 
medida que crecemos y nos desarrollamos, a través 
del lenguaje y las prácticas culturales, construimos 
nuestros cuerpos, incorporando la experiencia en 
nuestra propia carne. La autora plantea que para 
comprender esta afirmación debemos limar la 
distinción entre el cuerpo físico y el cuerpo social. Es 
decir, que no tiene sentido hablar de una naturaleza 
del cuerpo sobre la cual se monta una cultura, sino 
que naturaleza y cultura están mutuamente 
imbricadas.  

Para profundizar en el planteo de esta autora, 
recomendamos leer el Capítulo 1 “Duelo a los 
dualismos”, de su libro Cuerpos sexuados. 

 

 

Retomando este planteo acerca de los cuerpos es que pensamos la enseñanza de las corporalidades 

y de los fenómenos relacionados con nuestros cuerpos desde una mirada que exceda únicamente lo 

biológico, como una estrategia de implementación de la ESI. En esta clase nos proponemos, 

http://www.multimedia.pueg.unam.mx/lecturas_formacion/identidad_imaginaria/Tema_IV/Anne_Fausto_sterling_Cuerpos_Sexuados.pdf


 

entonces, problematizar algunos contenidos de las Ciencias Naturales relacionados con las 

corporalidades en la escuela primaria desde el enfoque de la ESI con perspectiva de género. Lejos 

de dar recetas, lo que buscamos es brindar discusiones y herramientas que les permitan recorrer un 

camino de problematización con sus propios materiales y gestiones de clase. Por eso, decimos, les 

invitamos a “extrañar el curriculum” de las Ciencias Naturales en el nivel primario. 

 
“Extrañar el currículum” es un concepto de la pedagoga brasileña Guacira Lopes Louro. 
Tomando el término queer del inglés, ella lo plantea de la siguiente manera: 

“¿Qué significa hacer queer el currículo? (...) “Lo queer [observa Tamsin Spargo] puede 
entenderse como un sustantivo, un adjetivo o un verbo, pero siempre se define contra 
lo ‘normal’ o lo ‘normalizante’” (Spargo, 1999). (...) Transformado to queer en el verbo 
“extrañar” llegamos a algo así como “extrañar el currículo” (hacer extraño el currículo) 
(...), sería un acto de desconfianza del currículo (tal como se nos lo presenta), para 
tratarlo de modo no usual; sería un movimiento para desconcertar y transformar el 
currículo. Tal vez se pudiese, entonces, poner en acción algo que me parece implícito 
en el uso gauchesco de “extrañar”: la idea de “sobrepasar los límites”, de excederse. 
Pienso que ese es el espíritu del queering del currículo: pasar los límites, atreverse, 
desconfiar de lo que está allí y mirar de modo propio lo que está incluido para poner en 
situación embarazosa lo que está en ese “cuerpo de conocimientos”; en fin, enfrentar 
las condiciones en que se da el conocimiento” (Lopes Louro, 2012, pp. 114-115). 

 

Los cuerpos de mis estudiantes dicen presente en el aula  

Como venimos señalando repensar las enseñanzas sobre la corporalidad se vuelve estratégico para 

la implementación de la ESI. Pero empecemos por lo primero: ¿En qué pensamos cuando hablamos 

del cuerpo? 

  

Tómense un tiempo para reflexionar: ¿Qué es para ustedes el cuerpo? ¿Qué imágenes 
les vienen a la mente? ¿Si tuvieran que dibujar uno cómo se vería? 

 

Podríamos decir que el cuerpo es lo que está rodeado por la piel, que es un conjunto de sistemas, 

órganos y tejidos funcionando coordinadamente, pero… ¿es eso solamente? También, podríamos 

decir que en el cuerpo llevamos huellas de nuestras historias, que el cuerpo también es el resultado 

de los modos de vida, del contexto histórico en que vivimos y con las normas sociales propias de la 

época. Hay cuerpos con cicatrices, con tatuajes, aros, hay cuerpos que rompen con los cánones de 



 

belleza y cuerpos que los desafían, hay infinitos cuerpos como personas en el mundo. Pero por 

sobre todo es importante decir que “somos un cuerpo”. Vivimos en el sistema capitalista y para que 

este sistema funcione es central que nos olvidemos de esta premisa. ¿Cómo vamos a poder explotar 

nuestro cuerpo si nos identificamos con él? 

En este sentido Le Breton (2006: 8) advierte que “el cuerpo moderno es concebido escindido de 

otros, ya que existe una estructura social individualista, del cosmos y del propio sujeto, que 

considera que posee el cuerpo más que es su cuerpo”. Por eso, muchas veces las personas al hablar 

del cuerpo dicen mi cuerpo. En contraposición el autor señala que “las materias primas que 

componen el espesor del hombre son las mismas que le dan consistencia al cosmos y a la 

naturaleza. Entre el hombre, el mundo y los otros, se teje un mismo paño, con motivos y colores 

diferentes que no modifican en nada la trama común” (Le Breton, 2006: 8). Esta compleja idea de 

que existe una continuidad entre los cuerpos y que somos parte del ambiente y de la naturaleza la 

vamos a retomar en la siguiente clase que articula la enseñanza de las Ciencias Naturales con la 

Educación Ambiental Integral (EAI). Podemos decir que la falta de conciencia de esta relación 

permite también que los modelos extractivistas y la explotación de la tierra sean posibles. ¿Cómo 

podríamos realizar acciones tan cruentas en la naturaleza si la percibiéramos tan propia como 

nuestra identidad? 

Como venimos señalando en esta clase vamos a proponer pensar al cuerpo como construcción 

social, es decir, vamos a entender al cuerpo conformado por la experiencia vivida y las normas 

sociales, un cuerpo de las emociones. Esta noción nos permite poner en diálogo naturaleza y cultura 

sin necesidad de contraponerlas. Morgade (2009: 6) propone que “la noción de construcción social 

del cuerpo sexuado alude a las prácticas discursivas en las cuales materia y sentido constituyen 

subjetividades, que de ningún modo están cristalizadas en representaciones simbólicas, ni tampoco 

se las puede dividir en dos partes agregadas: materia por un lado e ideas preexistentes por el otro”. 



 

 

 

Imagen 1: Cuadro de Shipra Bhattacharya, artista hindú nacida en Kolkata  

La artista Shipra Bhattacharya suele pintar cuerpos llenos de símbolos; en sus obras de 
arte se pueden ver cuerpos de mujeres que reflejan sus vidas. Estos cuerpos presentan 
una visión más allá de la anatomía. Es interesante buscar también cuerpos que 
provienen de disciplinas artísticas porque nos permiten corrernos de los modelos 
corporales habituales que se presentan en las aulas.  

● ¿Qué historias te parece que cuenta el cuerpo que se presenta en la pintura? 
¿Qué otras imágenes de cuerpo se te ocurre que muestran dimensiones que 
habitualmente están silenciadas en las clases de Ciencias Naturales? ¿Podría 
esta imagen representar muchos cuerpos?  

 

¿Por qué es importante revisar los modelos de cuerpo que presentamos en el aula? 

Algunas investigaciones sostienen que la escuela históricamente ha tendido a normar, censurar y 

producir discursos sobre los cuerpos (Lopes Louro, 1999; Scharagrodsky 2007; Morgade y Alonso 

2008). Podemos decir que la mayoría de las enseñanzas en torno a las corporalidades se dan en el 

plano del currículo oculto, ya que allí suelen producirse múltiples disciplinamientos sobre el cuerpo, 

por ejemplo en la regulación de los acercamientos corporales y las normas estéticas (Tomasini et  

al., 2012). Los cuerpos suelen aparecer poco representados en el plano explícito del currículo, 

principalmente tienden a estar presentes en las clases de educación física y las de Ciencias 

Naturales. Esta ausencia de los cuerpos en otras disciplinas no es casual y responde a esta lógica del 

cuerpo enseñando casi exclusivamente desde la mirada biomédica.  



 

Decimos que la biomedicina construye modelos de cuerpo. Como venimos trabajando en la clase 1, 

este modelo no es neutral y suele representar el de un varón blanco, cis heterosexual y esbelto. 

Estos son los cuerpos que habitualmente aparecen en las clases de Ciencias Naturales del nivel 

primario y en los libros de texto. Los cuerpos de mujeres y niñas, por ejemplo, en general están 

ausentes, salvo cuando se necesita ilustrar el sistema que en los libros se denomina “reproductor”.  

 

 

¡Atención! ¿Cómo son los cuerpos que figuran habitualmente en los manuales y libros 
de texto de primaria del área de Ciencias Naturales? ¿Estos cuerpos reproducen 
modelos hegemónicos o de belleza? ¿Nos sentimos representados en estos cuerpos? 
¿Qué cuerpos están ausentes? 

 

Si bien los modelos son muy potentes porque se caracterizan por tener altos grados de abstracción 

y síntesis de información, nos encontramos con varios problemas que tienen un impacto muy 

profundo en la construcción de la subjetividad: nuestros cuerpos, los cuerpos en plural están 

ausentes. ¿Donde están los cuerpos gordos, los cuerpos trans, los cuerpos viejos, los cuerpos con 

discapacidades, los cuerpos negros, etcétera? Butler (2002) propone una categoría muy potente 

para pensar y es la de cuerpos abyectos. Estos son los cuerpos que nuestra sociedad descarta por 

ser improductivos para el sistema capitalista, colonial y patriarcal, o por no responder a ciertos 

patrones de normalidad establecidos. Señalar y mostrar los cuerpos que importan es una manera de 

reafirmar cuáles son los cuerpos que deben ser invisibilizados o que son considerados patológicos.  

 

 

Les dejamos de regalo esta hermosa historieta Todos somos raros de Ricardo Siri Liniers 
que nos sigue acompañando a interpelar la normalidad. ¿Acaso es posible cumplir con 
los estereotipos que los modelos proponen? ¿Qué nos puede aportar este planteo de 
que “todos somos los raros” en nuestras clases de Ciencias Naturales? 

 



 

Podemos decir que los cuerpos abyectos están en el currículo nulo y, por su ausencia, nos están 

enseñando lo que no es posible. Mostrar únicamente los cuerpos considerados en nuestra sociedad 

como “normales” patologiza a los cuerpos que no se asemejan, o que se alejan de los modelos 

presentados tanto en las aulas como en los consultorios. Desde la primera infancia presentamos 

imágenes y modelos que no nos representan, es por eso que proponemos presentar cuerpos en 

plural. Sugerimos que los cuerpos que habitan las escuelas también lo hagan en los ejemplos de los 

pizarrones, en los cuentos, maquetas y láminas. Es posible que nuestros estudiantes dibujen sus 

propios esquemas y puedan dar cuenta de sus experiencias e historias en torno al cuerpo. De esta 

manera “se va configurando un cuerpo constituido por la biología, los significados culturales y las 

experiencias vividas. Se comienza a problematizar la enseñanza de un cuerpo único, modélico y bajo 

la pretensión de neutralidad, aportando a revisar los conocimientos que legitiman desigualdades de 

género” (Kohen, 2017: 1). 

 

 

En varios espacios de formación docente en ESI en los que nos desempeñamos hemos 
buscado discutir con colegas como ustedes sobre cómo podemos hacer para no 
enseñar los cuerpos humanos únicamente con láminas que muestran sólo dos 
opciones, cómo podríamos hacer para enseñar sobre nuestros cuerpos y no sobre 
cuerpos modélicos.  

Una propuesta que surgió de estos espacios y que queremos compartirles es la idea de 
armar un “cuerpario”. Se trata de proponer a cada estudiante que elabore un dibujo del 
cuerpo de alguna persona, con eje en la diversidad corporal, en papeles todos del 
mismo tamaño. A continuación, juntarlos todos a modo de “cuadernillo”, como si lo 
encuadernáramos, y realizar dos cortes en cada dibujo a la misma altura, cosa de que 
nos quede por un lado la parte superior del cuerpo, por otro el centro y en otro 
fragmento la parte inferior del cuerpo. Esto nos permite luego jugar con las posibles 
combinaciones que tantos dibujos nos ofrecen para dar cuenta de lo diversos que 
pueden ser los cuerpos humanos. 

● ¿Qué les parece esta propuesta? ¿Cómo podrían aprovecharla para sus propias 
clases de Ciencias Naturales? 

 

 

Cambios corporales y pubertad 

Este tema, propio de la escuela primaria, se suele enseñar a partir de la enumeración de caracteres 

sexuales secundarios asociados al cuerpo del varón o de la mujer, de manera exclusivamente 

binaria. Hay varias cuestiones que revisar de esta modalidad. Retomando la noción de construcción 

social del cuerpo es necesario explicitar que los cambios propios de la pubertad y el crecimiento no 



 

son solo anatómico-fisiológicos. Junto a estos cambios también se transforma lo que nos gusta y lo 

que no, las emociones, la forma de vestirnos y muchas otras cosas que varían según la pertenencia 

de clase, género y raza. Podemos decir, entonces, que los cambios de la pubertad son tan 

biológicos, como culturales y sociales. Las variaciones en los cuerpos tampoco son binarias, dado 

que cada cuerpo cambia de manera diferente y a su tiempo. ¿Podemos estudiar las diferentes 

formas en que los cuerpos cambian sin necesidad de estereotiparlos?  

  

Les proponemos explorar el material elaborado por el 
ministerio de Salud y de Educación de la nación: Cambios 
que se ven y se sienten.  

 

En el documento hay una propuesta ilustrada para recorrer 
los diferentes cambios de la pubertad teniendo en cuenta la 
perspectiva de género.  

 

Si bien la pubertad y la adolescencia son etapas de cambios vertiginosos, todo el tiempo nuestro 

cuerpo e identidad se están transformando. Por eso es importante no construir ideas esencialistas; 

cuando hablamos del cuerpo lo único constante son los cambios. Podemos proponer diversos tipos 

de actividades en el aula para trabajar los cambios en la pubertad: inventar personajes que están 

viviendo esta etapa y proponer escribir historias o historietas, hacer un diario de cambios desde el 

nacimiento al día de hoy, trabajar con fotos, entrevistas, películas… La lista de opciones es infinita, 

lo que es importante es cuidar el modo de presentarlos, habilitando más posibilidades de ser y de 

crecer.  

 

Menarquía y menstruación 

Al igual que otros procesos corporales, la menstruación también se enseñó históricamente como un 

proceso biomédico asociado a la reproducción. El problema es que la menstruación, además, es 

significada negativamente por nuestra cultura: “durante siglos se construyó una narrativa cultural 

(apoyada en el discurso médico y difundida por el mercado) que caracteriza al ciclo menstrual como 

un evento desagradable que debería ser ocultado, minimizado e ignorado lo más posible” (Kohen y 

Rohatsch, 2021, p. 35). Podemos encontrar ideas negativas sobre la menstruación en los discursos, 

en las costumbres, en las publicidades, en los mitos, en lo que se dice y en lo que se calla. De esta 

http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL007482.pdf
http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL007482.pdf


 

manera aprendemos que la menstruación es una desventaja y que debemos guardarla en secreto. 

Estas significaciones culturales negativas no suelen ser revisadas en la escuela, pero se siguen 

reproduciendo en las burlas, los recreos y los baños. Por esta razón resulta central dedicar un 

apartado a repensar su enseñanza.  

 

La rapera de Guatemala, Rebeca Lane, nos presenta una canción sobre la menstruación 
con una visión diferente a lo que se escucha en la cultura hegemónica. En principio, nos 
propone superar la idea de que la menstruación es solo un proceso fisiológico. 

Te invitamos a escuchar Flores 
Rojas. Cuando la escuches prestá 
atención sobre los siguientes 
puntos:  

¿Qué mitos sobre la 
menstruación nos propone 
superar? ¿Cómo aparecen las 
personas que menstrúan?  ¿Qué 
modos de gestión menstrual que 
no conocían aparecen?  

La canción que les propusimos escuchar está dedicada también a la menarquía, que es la primera 

menstruación. Es muy importante que las personas tengan información actualizada y libre de 

prejuicios antes de vivir su menarquía, porque las primeras experiencias dejan huellas muy 

profundas y a veces son difíciles de modificar. Por eso también es central trabajar sobre este tema y 

particularmente porque aún hoy hay muchas familias donde no se habla o se siguen reproduciendo 

las visiones negativas sobre este proceso corporal.  

 
Les invitamos a hacer click en este artículo periodístico, en el cual Magdalena Rohatsch, 

experta en estudios sobre la menarquía, da pistas sobre cómo construir una Educación 

Menstrual Integral. 

https://www.youtube.com/watch?v=2WELKCBWXlY
https://www.youtube.com/watch?v=2WELKCBWXlY
https://feminacida.com.ar/el-saber-de-la-experiencia-en-la-formacion-menstrual/


 

 

Teniendo en cuenta lo planteado en el artículo: ¿Cómo se podría trabajar este contenido 
en segundo o tercer ciclo de la primaria? 

También es importante desmarcarse de la reproducción cuando se habla de menstruación. Las 

personas con útero viven muchísimos ciclos menstruales y la mayoría no están asociados a la 

reproducción, aunque sí están vinculados con muchas otras experiencias de vida como las 

relaciones sexuales, los vínculos, las sensaciones y emociones, etcétera.  

 

¿Por qué hablamos de personas menstruantes y no de mujeres que menstrúan?  

En las clases de Ciencias Naturales es importante aportar a desvincular la materialidad del cuerpo 

de la identidad de género. Esto implica que dejemos de asociar a los cuerpos con útero con el ser 

mujer y, por ejemplo, con el deseo de ser madre. Hay varones trans, o personas no binarias, que 

menstrúan. También hay mujeres sin útero, o mujeres que no menstrúan. Por eso es central que 

evitemos vincular un proceso fisiológico, como en este caso la menstruación, con una identidad de 

género como podría ser mujer. Esto también nos ayuda a revisar frases como “te hiciste señorita”, y 

comenzar a dar lugar a repensar cómo vivimos hitos importantes como la menarquía.  

 

 

Para seguir profundizando sobre 

el tema te invitamos a escuchar 

esta entrevista del programa de 

radio Sintonía Educar (2019) 

donde contamos, en primer 

lugar, la importancia de revisar 

https://www.youtube.com/watch?v=IKaVUiGhp7s


 

los modos en que se enseñan los cuerpos en la escuela y, en segundo lugar, las 

enseñanzas sobre la menstruación.   

 

El cuerpo y los sistemas genitales 

En la escuela es muy habitual que se refieran a los sistemas de órganos del cuerpo como “aparatos”. 

Y a los sistemas genitales como “aparatos reproductores”. Esta forma de llamar no es inocua y, 

como ya venimos explicitando, tiene consecuencias sobre nuestras formas de comprender y por lo 

tanto vivir nuestros cuerpos. En particular, se trata en este caso de una analogía con una lógica 

mecanicista que compara al cuerpo con una máquina. Pero, ¿de dónde sale esta analogía? 

 

El cuerpo humano visto como una 

máquina industrial es una analogía 

que proviene principalmente de 

comienzos del siglo XX, especialmente 

estimulada por las batallas 

mecanizadas de la primera guerra 

mundial y el uso de prótesis a partir 

de entonces. Se trata de una analogía 

propia del capitalismo que se sustenta 

en una mirada mecanicista y que se 

popularizó a partir de las ilustraciones 

e infografías realizadas por el médico 

ginecólogo e ilustrador alemán Fritz 

Kahn, quien dedicó gran parte de su 

carrera a la comunicación pública de 

la ciencia a través de libros e 

imágenes. En 1926, elaboró una 

famosa ilustración llamada El ser 

humano como palacio industrial, en la 

cual establece una analogía funcional 

directa entre los sistemas de órganos 

y la fisiología del “cuerpo humano” y 

el funcionamiento de las tecnologías 

modernas, especialmente las 

máquinas industriales: ilustró al 

cerebro como una sofisticada sala de 

control, al corazón como una bomba 

de pistones, al estómago como una 

eficiente refinería, como podemos ver 



 

en la imagen que aquí les compartimos. Siendo ginecólogo, también realizó varias 

imágenes en las que analogó diversos aspectos de la sexualidad con máquinas 

industriales. Esta imagen modernista de Kahn que muestra al sistema digestivo y 

respiratorio como una planta química fue concebida en una época en la que la industria 

química alemana era la más “avanzada” del mundo. Les dejamos aquí un hilo de Twitter 

por si les interesa conocer más al respecto. 

 

Utilizamos el recuadro de “atención” para incluir esta información en la clase porque 

esta analogía suele estar muy presente en nuestra formación y en los materiales de 

Ciencias Naturales en la escuela primaria. ¿Se les viene algún recuerdo que relacionen 

con esta analogía? ¿Qué efectos les parece que puede tener sobre nuestra vivencia 

corporal y sobre nuestras sexualidades? ¿Qué aspectos de la corporalidad que venimos 

trabajando en esta clase quedan por fuera de esta analogía? ¿Qué otras analogías se les 

ocurren que nos permitan mostrar al cuerpo más allá de su funcionamiento y su 

materialidad? 

 

Además de problematizar la noción de “aparatos” y proponer en su lugar hablar de sistemas, nos 

parece clave también focalizarnos en no referirnos a sistemas “reproductores” debido a que esta 

mirada asocia los sistemas genitales con la reproducción de manera directa, como si ese fuera su 

fin. Sin embargo, los órganos de los sistemas genitales, tanto internos como externos, tienen otras 

finalidades que van más allá de la reproducción. Están involucrados en fenómenos y procesos 

vitales como la fecundación, el nacimiento y el parto, pero también en el placer y en el orgasmo, y 

en la interrupción del embarazo. ¿Se les ocurren otros? Además, existe un órgano cuya función no 

está relacionada con la reproducción, sino con el placer: el clítoris. Esto se menciona poco en la 

escuela y la ESI nos invita a pensar su enseñanza, en términos de reconocer su papel principal en el 

disfrute. 

 

 

Para seguir pensando cómo trabajar los sistemas genitales y la reproducción humana 
en la primaria, les compartimos el cuadernillo Reproducción humana. Una mirada más 
allá de lo biológico. El mismo tiene actividades para trabajar con estudiantes y fue 
elaborado en 2018 por el Ministerio de Educación de la Ciudad de Buenos Aires para 
séptimo grado.  

¿Cómo les parece que podrían transformarse estas propuestas para otros grados del 
nivel primario? ¿Qué aspectos del cuadernillo les parecen útiles para pensar sus 
propias clases?  

https://twitter.com/batallitass/status/1524616193252147201?s=28
https://biblioteca-digital.bue.edu.ar/descargar/b7f87c-72b07e-primaria-interareal-7-reproduccion-humana-alumnos-1.pdf
https://biblioteca-digital.bue.edu.ar/descargar/b7f87c-72b07e-primaria-interareal-7-reproduccion-humana-alumnos-1.pdf
https://biblioteca-digital.bue.edu.ar/descargar/b7f87c-72b07e-primaria-interareal-7-reproduccion-humana-alumnos-1.pdf


 

Además de los aspectos fisiológicos y anatómicos de la genitalidad, la ESI también nos invita a 

pensar que es importante enseñar este tema, sin escindirlo de otras dimensiones que son 

importantes para nuestras vidas. Una de ellas tiene que ver con el autoconocimiento y con las 

sensaciones, sentimientos y emociones que nos atraviesan el cuerpo. Y otra muy importante para 

trabajar con estudiantes del nivel primario es el respeto por nuestra intimidad y la posibilidad de 

poner límites a otras personas respecto de los acercamientos con nuestros cuerpos.  

 

 

En relación con esto y para reflexionar de forma más general: 

¿Qué actividades se hacen en las escuelas para motivar al alumnado a que registren sus 
cuerpos, sus deseos, que puedan entrenar esa percepción interna, lo que gusta y lo que 
no, y al mismo tiempo que puedan registrar lo que a otra persona le gusta o no, los 
límites que otras personas les manifiestan? 

 

El propio cuerpo, el consentimiento y las situaciones de violencia 

Lamentablemente, es frecuente que las niñeces sufran situaciones de violencia y abuso por parte de 

personas adultas, muchas veces en sus propias casas, y la escuela es, en ocasiones, uno de los 

espacios en los que pueden manifestarse al respecto. Ante situaciones de violencias que se pueden 

intuir o identificar en los hogares, es importante habilitar espacios para contener las tensiones que 

generan esos episodios, así como abrir el diálogo y la charla sobre dudas, preguntas, 

contradicciones. A veces algunas situaciones son oportunidades de aprendizaje y permiten trabajar 

sobre diversos aspectos de la ESI, las normas escolares, los acuerdos previos entre colegas, las 

estrategias para encarar distintas problemáticas que se presentan en la escuela.  

Un aspecto que la ESI refuerza para trabajar en las escuelas es la de respetar los cuerpos de las 

demás personas y problematizar la noción de consentimiento entre pares, tanto en las relaciones 

sociales como sexuales. A los varones se les ha enseñado históricamente, más que a las mujeres, a 

disponer de los cuerpos ajenos para satisfacer sus deseos, por lo que sigue siendo importante 

diseñar actividades que permitan entrenar la percepción sobre las señales que dan las personas 

para saber si quieren ser tocadas o si eso les puede incomodar (González del Cerro y Grotz, 2020). 

También es importante trabajar con los niños, y especialmente con las niñas, la importancia de 

saber identificar su propio deseo y poder expresarlo. Esto se relaciona con los ejes de la ESI “cuidar 

el cuerpo y la salud”, “ejercer nuestros derechos” y “valorar la afectividad”. 



 

 

 

¿Cuántas veces hemos visto cuentos o publicidades en las que parece “gracioso” que 
un chico “le robe un beso” a una chica? Les compartimos este video animado de 
Amnistía Internacional que parodia la escena memorable de la película de Blancanieves 
dormida: Sin consentimiento no hay cuento 
de hadas ¿Por qué él se siente autorizado a 
besarla? ¿Cómo podemos relacionar los 
comportamientos socialmente esperados 
según el género y la naturalización de la 
violencia en las masculinidades con lo que 
trabajamos en la clase anterior respecto de 
la biologización de los fenómenos sociales?  

 

Históricamente, se ha sostenido que los varones son más agresivos que las mujeres, como si los 

mismos tuvieran una “inclinación natural” hacia la violencia, argumentando que la misma estaría 

asociada a la testosterona (Askew y Ross, 1988). Es importante reconocer que en nuestra sociedad 

se suelen utilizar los rasgos biológicos para explicar fenómenos sociales que, en realidad, son 

multicausales; por ende, si en las clases nos posicionamos explícita o implícitamente en la idea de 

que la biología es una explicación neutral acerca de los cuerpos, estaremos aportando una 

perspectiva reduccionista y abonando a la reproducción de estas lógicas y explicaciones 

biologicistas. ¿Cómo les parece que podemos problematizar este tema en las escuelas primarias? 

 

 

Les dejamos de regalo la canción Hay 
secretos de Canticuénticos. Se trata de un 
material útil para trabajar (sobre todo en 
primer, segundo y tercer ciclo) la diferencia 
entre secretos y situaciones de maltrato o 
abuso que no deben quedar en secreto.  

 

 

Las infancias trans 

En las escuelas se viene visibilizando en los últimos años situaciones en las que algún niño, niña o 

niñe expresa que su identidad de género no se condice con aquel sexo que le fuera asignado al 

nacer. Sin embargo, no siempre las escuelas están preparadas para trabajar con las infancias trans. 

En este apartado queremos brindar algunas informaciones sobre este tema que nos parece clave 

https://www.youtube.com/watch?v=2CnhsPO-xd4
https://www.youtube.com/watch?v=2CnhsPO-xd4
https://www.youtube.com/watch?v=mPN484uZm2g
https://www.youtube.com/watch?v=mPN484uZm2g


 

poder trabajar en nuestras clases de Ciencias Naturales, sin la necesidad de esperar a que exista 

entre el estudiantado una persona trans para incorporarlas. Pensamos que supeditar el tratamiento 

de este tema en la escuela a la presencia o no de niñeces o adolescencias trans nos lleva a realizar 

dos operaciones que venimos discutiendo en esta clase: por un lado, marcar a la persona trans 

como “lo otro”, “lo abyecto”, “lo diferente”; y por el otro, contribuye a empequeñecer nuestro 

conocimiento de las personas y realidades que existen en el mundo, y por lo tanto también a 

sostener el status quo y a no dar el espacio para hacernos preguntas. Y de esta forma, también 

contribuimos a que nuestras escuelas no sean un espacio verdaderamente inclusivo, como plantean 

los ejes “reconocer la perspectiva de género” y “respetar la diversidad sexual” del Programa 

Nacional de Educación Sexual Integral (PNESI) que vimos en la clase anterior. 

  

El 9 de mayo de 2012 se sancionó en nuestro país la Ley N°26.743 o Ley de Identidad 
de Género, en la que se establece el derecho a la identidad de género de las personas, 
al libre desarrollo conforme con su identidad de género y a ser tratadas de acuerdo con 
la misma y, en particular, a ser identificadas de ese modo en los instrumentos que 
acreditan su identidad. Dicha ley fue una conquista de los activismos trans de nuestro 
país, un colectivo que ha sido históricamente excluído del acceso a los derechos más 
básicos como lo son el trabajo, la salud y la educación por motivos de discriminación, lo 
que redunda en vidas evitablemente acortadas y violentadas.  

 

Esta ley representó un gran cambio de paradigma respecto de cómo comprender a las personas 

trans. En lugar de patologizarlas o establecerlas como “lo otro” o lo abyecto, en el artículo 2 se 

establece que la identidad de género es “la vivencia interna e individual del género tal como cada 

persona la siente, la cual puede corresponder o no con el sexo asignado al momento del 

nacimiento, incluyendo la vivencia personal del cuerpo”, es decir, que todas las personas tenemos 

una identidad de género y que la misma depende únicamente de cada persona y no de la 

asignación de sexo que se realiza desde la biomedicina al nacer. Además, esto expresa también un 

cambio respecto de la medicalización de las identidades trans, que también se expresa en el artículo 

3, el cual establece que cualquier persona mayor de 18 años tiene derecho a la rectificación registral 

sin que sea necesario acreditar ninguna intervención quirúrgica por reasignación genital total o 

parcial, ni acreditar terapias hormonales u otro tratamiento psicológico o médico, algo que sí se 

solicita en otros países del mundo, en los que se les da mayor autoridad a profesionales de la salud 

que a la propia persona en la definición de su identidad.  

https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-26743-197860/texto
https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-26743-197860/texto


 

En el artículo 5 se establece que las personas menores de 18 años podrán solicitar la rectificación 

registral “a través de sus representantes legales y con expresa conformidad del menor, teniendo en 

cuenta los principios de capacidad progresiva e interés superior del niño/a de acuerdo con lo 

estipulado en la Convención sobre los Derechos del Niño y en la Ley 26.061 de protección integral 

de los derechos de niñas, niños y adolescentes”. Y se indica que en caso de que por cualquier causa 

le sea imposible obtener el consentimiento de sus representantes legales “se podrá recurrir a la vía 

sumarísima para que los/as jueces/zas correspondientes resuelvan, teniendo en cuenta los 

principios de capacidad progresiva e interés superior del niño/a de acuerdo con lo estipulado en la 

Convención sobre los Derechos del Niño y en la Ley 26.061 de protección integral de los derechos 

de niñas, niños y adolescentes”. Poder incluir esto en nuestras clases de Ciencias Naturales aporta al 

eje “ejercer nuestros derechos” del PNESI, pues empodera a las niñeces y adolescencias y les 

permite conocer sus derechos y exigir que sean respetados. 

 

¿Cómo son los cuerpos trans? 

Como venimos sosteniendo, es importante en las clases de Ciencias Naturales revisar y 

problematizar la relación que se establece desde la biomedicina entre la materialidad del cuerpo y 

la identidad de las personas. El sexo que se le asigna a una persona al nacer es una construcción 

social, ya que la biomedicina establece los conjuntos varón/mujer a partir de pautas sociales 

cisheteropatriarcales (Grotz y Kohen, 2019). Lo esperado y lo que no, hace que se encasille a 

corporalidades diversas únicamente en dos cajones: varones y mujeres. Los cuerpos no son 

dicotómicos, sino que se los “lee” de esta manera, estableciendo una división entre dos 

posibilidades excluyentes. 

En ese sentido, nos parece fundamental plantear que no existe un cuerpo de mujer trans, ni un 

cuerpo de varón trans, ni un cuerpo de persona no binarie, sencillamente porque no existe un 

“cuerpo trans”.  

  

Ser no binarie no tiene un único "significado” ni se trata, como mucha gente imagina, 
de un punto medio entre varón y mujer. El no-binarismo abarca múltiples posibilidades 
de existencia: no se trata de una sola identidad sino que son muchas. Lo que las aúna 
es el hecho de no identificarse identitariamente con ser varón o mujer. 

 



 

Todas las personas tenemos cuerpos diferentes, no existe un modelo de corporalidad único para la 

masculinidad, la feminidad o el no-binarismo. Existen cuerpos diversos, nuestros cuerpos. Tener 

vulva no hace que una persona sea mujer ni heterosexual, de la misma manera tener pene no nos 

hace varones. Asimismo, para ser una mujer trans, un varón trans o una persona no binarie no es 

necesario, como establece la Ley de identidad de género, realizarse ninguna intervención quirúrgica 

ni hormonal, a menos que la persona así lo desee. Para ser mujer trans no es necesario desear 

implantes mamarios, por ejemplo. Para ser una persona no binarie no es necesario expresar la 

identidad de género de manera andrógina. Podemos decir, entonces, que existen múltiples formas 

de ser trans y múltiples cuerpos trans. Y no es factible asumir la identidad de género de una 

persona por su corporalidad. Sólo podremos saber la identidad de género de una persona si se lo 

preguntamos.  

 

 

Les compartimos este material que propone una forma de trabajar en las escuelas con 
imágenes que no asignen una determinada genitalidad a una 
identidad de género en particular. 

¿Qué elementos de esta propuesta les parecen útiles? 
¿Cuáles transformarían? ¿Qué efectos les parece que tiene 
presentar a los cuerpos de esta manera en clase? ¿Qué creen 
que impide que nuestras sociedades acepten la existencia de 
diversas formas de vivir nuestros cuerpos sexuados? ¿Qué 
cosas pueden aportar las Ciencias Naturales para ir hacia una 
total aceptación e inclusión de todas las identidades? ¿Cómo 
podríamos incluir estos temas en las clases de Ciencias 
Naturales en cada ciclo de la primaria? 

 

 

 

 

Les dejamos de regalo el Facebook de MUNAY, una agrupación de familias de niñes y 
adolescentes trans-travestis-no binaries. Desde este espacio, vienen realizando 
propuestas y talleres para trabajar la ESI de una manera inclusiva en las escuelas, 
superando por ejemplo las láminas binarias que discutimos en esta clase. 
Recientemente publicaron un libro al respecto, Trans-formando la ESI: por una 
Educación Sexual Integral para todes por Editorial Sudestada, escrito por Natalia 
Bertazzoli y Verónica Arlausky. Les dejamos el enlace a la nota que presenta el libro. 

 

 

https://naizen.eus/wp-content/uploads/2019/01/CHICAS-Y-CHICOS_identidad-y-cuerpo.pdf
https://www.facebook.com/munay.familiastransnb.5
https://www.google.com/url?q=https://www.editorialsudestada.com.ar/trans-formando-la-esi-una-guia-que-ilumina/?fbclid%3DIwAR33WDa4spoIrxP-6mRYsrLgr75w6vD12GoOeKVoWK0bHnl3bFcK5IYBjr4&sa=D&source=docs&ust=1653927311690079&usg=AOvVaw1FaS4YAO1lpbZ2YPklbK3C


 

La importancia del lenguaje y de poder nombrarse 

De acuerdo con Gabi Díaz Villa (2019), la palabra y el lenguaje representan una oportunidad para la 

elaboración, para el aprendizaje, cuyos efectos subjetivos impactan directamente en la construcción 

del “yo”, de “quién soy” y “qué puedo”. En ese sentido, es clave en esta etapa en la que las niñeces y 

adolescencias están aprendiendo a la vez qué sienten y cómo expresarlo. Por eso, un aspecto 

relacionado con el lenguaje que nos parece importante pensar en nuestras escuelas es cómo nos 

nombramos… 

¿Qué sucede cuando nos dirigimos a un grupo de estudiantes diciendo “todos”? Y cuando 

utilizamos carteleras en nuestras escuelas para celebrar el “día del trabajador”, ¿a quiénes estamos 

incluyendo? ¿En quiénes estamos pensando? Por ejemplo en el caso de “el día del maestro”, ¿acaso 

no son la mayoría de las docentes, sobre todo en nivel primario, mujeres? ¿Por qué decimos que es 

importante el uso del lenguaje inclusivo? Si bien nadie piensa que únicamente a través de su uso se 

van a eliminar las desigualdades de género, lo cierto es que la flexión del género en “x” o la 

utilización de la “e”, como otras formas del lenguaje inclusivo, promueven la visibilización de la 

existencia de múltiples identidades de género más allá del binarismo varón/mujer. Como propone 

Emmanuel Theumer (2018) en este artículo, “cuando damos la bienvenida al todes tomamos 

distancia de una presunción del mundo dividido en ‘varones’”’ y ‘mujeres’.” Esto genera que 

cualquier persona, independientemente de su género, se sienta interpelada por lo que se está 

diciendo, a la vez que contribuye a ampliar el horizonte cultural de estudiantes y docentes, un rol 

clave para la escuela.  

  

¿Se imaginan una escuela en la cual, en lugar de asumir la identidad de género de 
estudiantes y colegas, les preguntáramos con qué nombre quieren que les llamemos y 
con qué pronombres se identifican? ¿Qué otras estrategias se les ocurren? ¿Qué 
modificaciones en el vínculo docente-estudiantes y entre docentes habilitaría este 
simple —y a la vez no tan simple— acto? 

 

Es importante recordar que el artículo 12 de la Ley de Identidad de Género indica que 
debe respetarse la identidad de género adoptada por las personas, “en especial por 
niñas, niños y adolescentes, que utilicen un nombre de pila distinto al consignado en su 
documento nacional de identidad”. En resumidas cuentas, no se trata únicamente del 
cambio de una letra en el lenguaje, sino de la inclusión, el respeto y el reconocimiento 
de la existencia de múltiples identidades de género. 

 

https://www.pagina12.com.ar/133908-como-empezo-tode


 

 

Cerrando y abriendo: las Ciencias Naturales como posibilidad de estudio 
de la diversidad 

Los ejemplos que trabajamos en esta clase dan cuenta de que enseñar los contenidos de las 

Ciencias Naturales para el nivel primario únicamente desde el modelo que propone la biomedicina y 

no problematizar los contextos de producción y los anteojos de género con los que se construyen 

los saberes invisibiliza el modo en que estos contenidos contribuyen a darle sustento a estereotipos 

de género y relaciones de poder. Entender los cuerpos más allá de un conjunto de células, tejidos y 

órganos y situarlos en una trama de significados y relaciones de poder nos permite redimensionar 

los objetos de enseñanza y hacerlos más accesibles en nuestras clases. Revisar estas enseñanzas se 

vuelve trascendental debido a que lo que sabemos sobre los cuerpos determina los modos de 

vivirlos, como hemos buscado argumentar hasta acá. 

 

 

 

En esta clase, hemos compartido con ustedes algunos ejemplos de contenidos 
curriculares para la enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel primario y sus 
necesarias transformaciones desde el enfoque de la ESI con perspectiva de género. 
¿Qué otros contenidos les parece que habría que mirar con estos anteojos también? 

 

 

Además de las corporalidades, existen muchos otros contenidos que podemos mirar con los 

anteojos de la ESI con perspectiva de géneros. Nos parece especialmente importante ya que 

entendemos a las Ciencias Naturales como un espacio privilegiado para trabajar el estudio de la 

diversidad, siempre que podamos corrernos de categorizaciones y modelizaciones que oculten las 

diferencias que existen entre todos los seres vivos y dentro de cada especie, lo cual en definitiva nos 

habla de una gran biodiversidad, cuyos límites no conocemos del todo. Por eso es importante que 

enseñemos a valorar y respetar la diversidad: de familias, orientaciones sexuales, identidades y 

expresiones de género, de formas de vivir la masculinidad y la feminidad, de seres vivos, de 

ambientes. 

 



 

 
“No hay lugar ni currículo para la idea de multiplicidad (de sexualidades o de géneros), 
esa es una idea insoportable. Y lo es, entre otras razones, porque aquel o aquella que la 
admita puede ser tomado/a como particularmente implicado/a en la multiplicidad. 
Consecuentemente, tiene que asumir, con cierto orgullo, la ignorancia de las formas no 
hegemónicas de la sexualidad. Al declarar su ignorancia, él o ella pretenden afirmar 
implícitamente que “no tienen nada que ver con eso”, o sea, que no se reconocen 
involucrado/as en esa cuestión de ninguna manera” (Lopes Louro, 2012, p. 117). 

¿Cómo interpretan el planteo de la autora? ¿Qué reflexiones se les ocurren al 
respecto? ¿Cómo podemos ser docentes que sí reconozcamos nuestro 
involucramiento? ¿Cómo les parece que podemos contribuir desde la enseñanza de las 
Ciencias Naturales en el nivel primario a fomentar el conocimiento y respeto de la 
multiplicidad de formas de vivir los cuerpos, las sexualidades y los géneros? ¿Y la 
diversidad de formas de vivir, culturas, especies y ecosistemas?  

 

En el contexto de la biología es habitual que se escuche que la diversidad es el motor de la 

evolución, sin embargo muchas veces los anteojos de género binarios no nos permiten apreciar la 

biodiversidad. En las clases que siguen veremos que los planteos epistémicos que hicimos se 

retoman en el contexto de la Educación Ambiental Integral. Les proponemos que presten atención 

al modo en que estos enfoques se entrecruzan.  

¡Hasta la próxima clase! 

 

Material de lectura y audiovisual 

Baeducacion (2020). El cuerpo en la escuela, con el pedagogo Pablo Scharagrodsky. [Archivo de 

video]. YouTube. Disponible aquí. 

Butler, Judith (2002). Cuerpos que importan. Buenos Aires: Paidós.  

Fausto-Sterling, Anne (2006). Duelo a los dualismos. Cuerpos sexuados. La política de género y la 

construcción de la sexualidad. Capítulo 1. Editorial Melusina. Barcelona, España. Disponible aquí. 

González del Cerro, Catalina; Busca, Marta (2017). Más allá del sistema reproductor. Aportes para la 

enseñanza de la biología desde la perspectiva de género -1ra. ed. – Buenos Aires: Homo Sapiens. 

Kohen, Micaela; Meinardi, Elsa (2016). Problematizando las enseñanzas sobre la menstruación en la 

escuela: lo disimulado, lo negativo, lo silenciado. Revista Bio-grafía Escritos sobre la biología y su 

enseñanza. Vol. 9. No. 16, pp. 179-183. Disponible aquí. 

https://www.youtube.com/watch?v=Ow1dnAUQpuY
http://www.multimedia.pueg.unam.mx/lecturas_formacion/identidad_imaginaria/Tema_IV/Anne_Fausto_sterling_Cuerpos_Sexuados.pdf
https://revistas.pedagogica.edu.co/index.php/bio-grafia/article/view/4508/3721


 

Lopes Louro, G. (coord). (1999) O Corpo Educado. Pedagogías da sexualidades. Belo Horizonte: 

Autentica. Disponible aquí. 

Scharagrodsky, Pablo (2007). El cuerpo en la escuela. Explora, las ciencias en el mundo 

contemporáneo. Pedagogía. Buenos Aires: Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología. Disponible 

aquí. 

Sintonía Educar (2020). Educación menstrual integral. Entrevista a Micaela Kohen y Magdalena 

Rohatsch, por Julio Cabrera. [Archivo de video]. YouTube. Disponible aquí. 

Sintonía Educar (2019). Enseñanzas sobre el cuerpo en la escuela y su relación con la ESI. Entrevista 

a Micaela Kohen, por Julio Cabrera. [Archivo de video] YouTube. Disponible aquí. 

 

Bibliografía de referencia 

Askew, Sue; Ross, Carol (1988). Los chicos no lloran. El sexismo en la educación. Barcelona: Editorial 

Paidós. 

Butler, Judith (2002). Cuerpos que importan. Buenos Aires: Paidós.  

Díaz Villa, Gabi Frick (2019). Clase virtual 3.A: La enseñanza de la ESI en el Nivel Inicial. Módulo 3: 

Enseñanza de la ESI. Especificaciones por nivel y/o por área curricular. Diplomatura de Extensión en 

Educación Sexual Integral. Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. 

González del Cerro, Catalina; Grotz, Eugx (2020). Violencias de género y vida cotidiana en las 

instituciones educativas. En: Violencias de Género y ESI. Abordajes socioeducativos-institucionales 

en contextos de ruralidad. Clase virtual Nro. 4. Equipo Mariposas Mirabal 

Grotz, Eugx; Kohen, Micaela (2019). Clase virtual 3.C: La enseñanza de la ESI en el aula de Biología y 

Educación para la Salud. Módulo 3: Enseñanza de la ESI. Especificaciones por nivel y/o por área 

curricular. Diplomatura de Extensión en Educación Sexual Integral. Facultad de Filosofía y Letras de 

la Universidad de Buenos Aires. 

Kohen, Micaela; Rohatsch, Magdalena (2021). Un camino hacia la justicia menstrual. Revista 

Límbica, número 2, volumen II. ISSN 2718-7241.  

https://es.scribd.com/document/521232090/Lopes-Louro-Extranar-el-curriculum-en-Spadaro-Maria-Cristina-compiladora-2012-Ensenar-filosofia-hoy-La-Plata-Edulp-220-pp
http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL002216.pdf
http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL002216.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=9B2k4R01Q9c&t=6s
https://www.youtube.com/watch?v=IKaVUiGhp7s&t=77s


 

Kohen, Micaela; Meinardi, Elsa (2017) ¿Cómo lo pienso, cómo lo siento, cómo lo vivo? Repensar las 

enseñanzas sobre los cuerpos como aporte a la formación docente en educación sexual integral. 

Memorias XI Encontro Nacional de Pesquisa em Educação em Ciências – XI ENPEC. Disponible aquí.  

 

Le Breton, David (2006). Antropología del cuerpo y modernidad/Anthropologie du corps et 

modernité. (1era edición, 3era reimpresión). Buenos Aires: Nueva Visión 

Lopes Louro, Guacira (coord). (1999) O Corpo Educado. Pedagogías da sexualidades. Belo Horizonte: 

Autentica. Disponible aquí. 

Lopes Louro, Guacira (2012). Extrañar el currículum. En Spadaro, María Cristina (comp.) Enseñar 

filosofía, hoy, 109-120. 

Morgade, Graciela (2009). Hacia una pedagogía para una educación sexuada con perspectiva de 

género: un enfoque superador de las tradiciones medicalizantes, moralizantes y sexistas en América 

Latina. Congreso de la Asociación de Estudios Latinoamericanos, Río de Janeiro, Brasil, 11-14 de 

junio. Disponible aquí.  

Morgade, Graciela; Alonso, Graciela (comp.) (2008). Cuerpos y sexualidades en la escuela. De la 

normalidad a la disidencia. Buenos Aires: Paidos. 

Scharagrodsky, Pablo (2007). El cuerpo en la Escuela. En: Programa de capacitación multimedial. 

Buenos Aires: Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología. Disponible aquí.  

Theumer, Emmanuel (10 de agosto 2018) ¿Lenguaje inclusivo o incisivo? Cómo empezó Tode. 

Suplemento Soy. Página 12. Disponible aquí.  

Tomasini, Marina; Bertarelli, Paula; Córdoba, Marina; Peirotti, Agustina. (2012). Corporalidades y 

género. Reflexiones acerca de la regulación de los cuerpos de las jóvenes en la escuela. En: 2º 

Congreso Interdisciplinario sobre Género y Sociedad: “Lo personal es político”. Córdoba, 22-24 de 

mayo.  

 

  

https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-de-buenos-aires/antropologia/kohen-y-meinardi-como-lo-pienso-como-lo-siento-como-lo-vivo-repensar-las-ensenanzas-sobre-los-cuerpos-como-aporte-a-la-formacion-docente-en-educacion-sexual-integral/34783526
https://es.scribd.com/document/521232090/Lopes-Louro-Extranar-el-curriculum-en-Spadaro-Maria-Cristina-compiladora-2012-Ensenar-filosofia-hoy-La-Plata-Edulp-220-pp
https://educacionnosexista.files.wordpress.com/2011/11/01-morgade-g-2009-hacia-una-pedagogc3ada-para-una-educacion-sexuada2.pdf
https://www.academia.edu/8074882/_El_cuerpo_en_la_escuela_
https://www.pagina12.com.ar/133908-como-empezo-tode


 

Créditos  

Autores: Eugx Grotz y Micaela Kohen. 

 

Cómo citar este texto:  

Grotz, Eugx; Kohen, Micaela (2023). Clase 2: La ESI transforma los objetos de enseñanza de las Ciencias 

Naturales en el nivel primario. Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias 

Naturales, la ESI y la Educación Ambiental Integral. INFoD. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación 

 

 

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la 

Educación Ambiental Integral 

 

Clase 3: El ambiente, los territorios y los conflictos 

ambientales: aportes para la reflexión en el área de 

Ciencias Naturales del nivel primario 

 

Introducción 

¡Les damos la bienvenida a la clase 3! En esta clase y la siguiente reflexionaremos en torno al 

concepto de ambiente y a la enseñanza de contenidos relativos a lo ambiental desde el área de 

Ciencias Naturales en el nivel primario, apelando a los contenidos y el enfoque que propone la 

Educación Ambiental Integral (EAI) y el Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL). 

Considerando la profunda y compleja crisis ambiental que vivimos, entendemos que abordar la 

temática ambiental en las distintas áreas de enseñanza (especialmente, en las Ciencias Naturales) 

reviste de un carácter urgente, lo cual implica compromisos, posicionamientos y responsabilidades 

desde todos los sectores que hacemos parte de la sociedad.  

Claramente, en estas dos clases no agotaremos las distintas aristas del tema, más bien las y los 

invitaremos continuamente a que lo sigamos profundizando, a que lo vayamos incorporando en 

nuestros diálogos y acciones institucionales y territoriales, con miras a poner de relieve la educación 

ambiental desde un enfoque territorializado, crítico y que propugne por dar protagonismo al 

cuidado y sostenimiento de la vida en todas sus formas.  

Para comenzar en esta clase reflexionaremos en torno a nuestros propios modos de concebir el 

ambiente, para luego ponerlos en relación con las concepciones de ambiente que se identifican en 

algunas de las principales corrientes de la educación ambiental. A partir de allí, nos introduciremos 

en la idea de crisis ambiental civilizatoria que, desde el Pensamiento Ambiental Latinoamericano, 

nos da un marco para pensar nuestra enseñanza de las Ciencias Naturales en diálogo con los 

contenidos y enfoques de la Ley de Educación Ambiental Integral. 



 

 

 

La Ley 27.621 para la Implementación de la Educación Ambiental Integral (EAI) ha sido 

recientemente sancionada por la República Argentina (13 de mayo de 2021). 

Trabajaremos algunos de sus postulados en la Clase 4 de este módulo para repensar 

colectivamente sus fundamentos y las propuestas que puedan enriquecer nuestras 

prácticas en torno a la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias. 

 

¿Qué imaginamos cuando imaginamos el ambiente? 

Comencemos, entonces, a reflexionar sobre nuestras propias nociones de ambiente. Para ello, les 

invitamos a realizar el siguiente ejercicio que retomaremos en el foro de esta clase. 

 

 

Imaginen que un dibujante les pide un consejo para la elaboración de una representación 

del ambiente, y les solicita que le mencionen 10 elementos que, según ustedes, deberían 

estar incluidos en ese dibujo del ambiente. 

Escriban esas 10 palabras/elementos (como máximo) en el enlace al documento del Drive 

que les compartirá su tutor/a.  Recuerden que deben escribir palabras y no frases. Por 

ejemplo, si quisiéramos incluir elementos para representar un aula podríamos decir: sillas, 

pizarrón, tizas, etcétera.  

 

Cuando pensamos en el ambiente es posible que nuestras representaciones aparezcan pobladas de 

diferentes elementos: quizá lo pensamos como un lugar particular en el mundo, como un espacio 

caracterizado por componentes físico-químicos en donde se desarrollan determinados tipos de 

vida, o en el marco de las discusiones que hoy nos atraviesan ante la realidad ambiental, entre otras 

tantas. Comparar nuestras nociones con las de nuestras compañeras y nuestros compañeros, o de 

las y los estudiantes, nos arrojará siempre elementos comunes y divergentes.   

 

 

Menegaz, Cordero y Mengascini (2012), en un taller de educación ambiental, propusieron 

a las y los docentes participantes dibujar lo que se imaginaban como ambiente. Al analizar 

las representaciones, encontraron la presencia de elementos como agua, algunos seres 

vivos, y elementos antrópicos: caminos, casas, entre otros. Destacaron que, por lo general, 

había una asociación del ambiente con sentimientos agradables y pocas representaciones 

de aspectos negativos (mayoritariamente se dibujó contaminación por basuras). En ese 

marco, resaltaron la ausencia de la dimensión conflictiva del ambiente en dichas 

representaciones (Dumrauf, Iribarren, Urtasún, García e Ibañez, 2021). 

 

https://www.argentina.gob.ar/justicia/derechofacil/leysimple/educacion-ciencia-cultura/educacion-ambiental-integral


 

Seguramente algunos de los elementos mencionados por Menegaz, Cordero y Mengascini (2012) 

hayan aparecido en lo que imaginaron en la actividad inicial. Esta multiplicidad de nociones de 

ambiente tiene que ver con nuestros marcos teóricos, con nuestras experiencias personales y 

colectivas, con los territorios que habitamos, con lo que hemos aprendido, y también con lo que 

soñamos y deseamos para nuestra sociedad y para el planeta en su conjunto. Esta diversidad de 

nociones también se expresa en lo que esperamos enseñar y en lo que enseñamos acerca del 

ambiente. Por esto, de alguna manera, resulta clave reflexionar sobre lo común y lo divergente en 

nuestras nociones sobre el ambiente (personales, institucionales o comunitarias), las que hay en 

nuestros currículos, las que guían nuestra práctica cotidiana, y también las que caracterizan las 

investigaciones: para ubicarnos, para posicionarnos, para construir y reconocer colectivamente la 

perspectiva desde la cual enseñamos el ambiente en nuestros espacios educativos en la primaria. 

Vale decir también que en nuestra área de Ciencias Naturales muchas veces nuestras concepciones 

sobre el ambiente están referidas a una mirada ecológica, desde allí abordamos al ambiente 

principalmente como ecosistema: nos abocamos a la descripción de los factores bióticos y abióticos, 

y las relaciones que se establecen entre ellos. Cuando hablamos de los factores bióticos como 

característica ecológica no nos incluimos como seres humanos en dicha caracterización. En estas 

concepciones del ambiente no solemos considerarnos como parte de éste, sino que lo vemos como 

algo externo: lo quenos rodea. Sobre la base de esta distinción entre seres humanos y ambiente, 

cuando concebimos las relaciones, las pensamos para describir nuestra influencia o impacto en los 

factores (bióticos o abióticos) que caracterizamos del ecosistema, o bien pensamos al ambiente 

alrededor de lo que nos “provee”, de sus recursos (materias primas).  

En este marco, considerando nuestras formaciones y recorridos como profesionales de la 

educación, es posible que nuestra ideas y concepciones contengan elementos de algunas visiones o 

enfoques sobre el ambiente que han nutrido el campo educativo y, especialmente, la educación 

ambiental y la enseñanza de las Ciencias Naturales. En el siguiente apartado trabajaremos con 

algunas de ellas para repensar estas concepciones. 

 

Las conceptualizaciones del ambiente y la educación ambiental 

Detengámonos un momento para repasar algunas caracterizaciones hechas sobre el ambiente que 

nutren diversas corrientes de la educación ambiental. En el siguiente cuadro se resume la 



 

clasificación que realizó Sauvé (2004, 2010) acerca de las diferentes corrientes de educación 

ambiental y sus correspondientes conceptualizaciones de ambiente. Esta categorización que realizó 

la autora, a partir de su investigación en publicaciones de Europa occidental y Norteamérica sobre 

educación ambiental, no implica que estas corrientes sean estáticas: en muchos momentos hay 

cruces entre ellas.  

 

Fuente: Condenanza y Cordero (2012, p. 48) 

Si bien esta caracterización nos resulta útil para clasificar y organizar algunas perspectivas y 

nociones, es importante mencionar que en nuestra región la educación ambiental tomó caminos de 

profundización diversos que, sustentados principalmente en las propuestas de la pedagogías y 

teologías de la liberación (González Gaudiano, 2007), propugnó por dar cuenta de las problemáticas 

y conflictos que viven nuestras poblaciones.  

 

 

“Las preocupaciones ambientales estuvieron relacionadas con problemas sociales tales 

como el empobrecimiento de la población, la desigualdad, la desnutrición, la compleja 

causalidad de la problemática ambiental, el acceso inequitativo a los bienes naturales, 

entre otros (Tréllez Solís, 2006). En la región, la articulación  de  las  dimensiones  social,  

política,  cultural  y  económica  de  los  problemas ambientales cobró más visibilidad que 



 

lo meramente ecológico, lo cual influyó en el sentido ético-político de la educación 

ambiental latinoamericana, que originó vínculos con la educación popular y con la 

educación ciudadana” (Canciani y Telias, 2022, p. 139). 

 

Como parte de los debates que se empezaron a exponer a partir de la década de los 80 entre 

concepciones naturalistas y antropocéntricas (ambiente como naturaleza versus como fuente de 

recursos), se ha profundizado la comprensión del ambiente como un sistema complejo que 

involucra lo socio-cultural y lo ecológico, en donde es posible entender de manera más amplia e 

interdisciplinar las problemáticas ambientales (Dumrauf, Iribarren, Urtasún, García e Ibañez, 2021). 

No obstante, como profundización de esos mismos debates en la región, y la inclusión de los 

aportes de los saberes comunitarios, indígenas y populares, y las mismas prácticas y luchas de estas 

comunidades y pueblos en relación a los ambientes, la concepción misma de ambiente se ha 

ampliado para pensarla como territorio de vida.  

 

 

Territorios 

El territorio tiene muchas acepciones y se consideran diversas tipologías. Desde nuestra 

perspectiva los territorios, siguiendo algunas de los aportes de los geógrafos brasileños 

Fernandes (2008) y Santos (2007), son los espacios materiales (geográficos y políticos) e 

inmateriales (simbólicos) creados por las comunidades y pueblos, en donde se desarrollan 

sus vivencias y sus sentires, sus historias y sueños, se despliega su cultura y el conjunto de 

sus relaciones sociales. 

 

 

El cuerpo – Primer territorio 

Desde algunas perspectivas de los feminismos latinoamericanos y caribeños, y en el marco 

de los conflictos ambientales vividos, se concibe al cuerpo como primer territorio. Un 

territorio que es lucha y vida, pero también espacio de disputa y violencias.   

 

“Queremos rescatar la sabiduría de las ancestras que pensaban que nuestros cuerpos 

estaban llenos de sensibilidad, pues dan vida y tienen memoria. A través de los sentidos nos 

conectamos con los territorios: oímos lo que nos cuenta el río, hablamos con las chacras, las 

milpas, y reímos con los pájaros; es decir, los sentidos son los que nos conectan con los 

territorios. 



 

 

 

No cabe duda que sobre el cuerpo queda impreso lo que ocurre en los territorios: la tristeza 

por la explotación, la angustia por la contaminación, pero también hay alegría en nuestro 

corazón por estar construyendo otros mundos pese a tanta violencia” (Colectivo Miradas 

críticas,2017, p. 7). 

 

Conflictos ambientales 

Entender al ambiente como territorio de vida implica ir más allá de la idea de “naturaleza” 

(compuesta por factores bióticos y abióticos) y de fuente de recurso al servicio del beneficio 

humano, para concebirlo como territorio en tanto espacio material e inmaterial, habitado por 

comunidades y pueblos. En ese sentido, los ambientes son espacios de disputa que demandan el 

reconocimiento de los conflictos que se suceden en torno a los territorios. En los llamados 

conflictos ambientales diversos actores sociales disputan el acceso o las distribuciones tanto de los 

bienes comunes del ambiente, como de las consecuencias negativas del accionar.  

 

Volvamos por un momento a imaginar ambientes. Esta vez pensemos, por un lado, en un 

ambiente que nos sea placentero, ese “pedazo de mundo” en donde consideremos que nos 

sentimos en comunión con lo que habita allí; por otro lado, imaginemos un ambiente en el 

que se presenten problemáticas ambientales: contaminación, minería a cielo abierto, 

extracción petrolífera, agrotóxicos, etcétera.  

Lo más seguro es que podamos distinguir estos dos lugares específicos: cómo son, cómo se 

vive, incluso hasta qué podríamos sentir en cada uno de ellos, tal vez hasta tengamos 

identificados el “nombre y apellido” de aquellos lugares. Ahora bien, ¿qué pasa cuando 

estos dos lugares son el mismo lugar? ¿Qué sucede cuando nuestro ambiente de vida y de 



 

placer es el lugar que vive una problemática ambiental profunda? ¿Qué acontece si en ese 

territorio de vida que amamos también hay acciones que degradan la vida en todas sus 

formas sistemáticamente en nombre del “desarrollo” de la “humanidad”?   

En Latinoamérica, estos conflictos se vienen sucediendo y profundizando década tras década, por lo 

que la noción de conflicto ambiental resulta relevante para el abordaje de la educación ambiental 

en nuestras clases de Ciencias Naturales en las escuelas primarias. Estas perspectivas se nuclean en 

lo que se ha denominado como Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL), que trabajaremos 

más adelante desarrollando las ideas que nos permiten hablar del ambiente como territorio de vida 

y los conflictos ambientales en el marco de la educación ambiental. 

 

Dicho de otro modo: otras formas de conceptualizar al ambiente 

Silvina Corbetta (2009) define al ambiente como “la relación entre la cultura y los 

ecosistemas”, o bien, como lo indica la misma autora “-a riesgo de simplificar-, la relación 

entre sociedad y naturaleza”. Visto así, el ambiente no implica solo el par 

cultura/ecosistemas (o bien el par sociedad/naturaleza), sino también la relación entre 

ambos. Las partes, la relación, y el todo se erigen como instancias que permiten 

interpretar la complejidad que la propia relación entre la sociedad y la naturaleza.   

Podemos decir, entonces, que el ambiente es un sistema dinámico y complejo “resultante 

de interacciones entre los sistemas ecológicos y socioeconómicos, susceptibles de 

provocar efectos sobre los seres vivientes y las actividades humanas” (Brailovsky y 

Foguelman, 2009, p. 17). Estas interacciones y sus efectos se expresan en un espacio, en 

un contexto y tiempo determinado configurando, así, situaciones socio-ambientales 

específicas en cada territorio. 

Entonces, si el ambiente es el resultado de una relación compleja (cultura-ecosistema) se 

exige para abordarlo una mirada dialogal, colaborativa e integradora de una multiplicidad 

de saberes. Esta mirada interdisciplinar en diálogo con saberes territoriales es 

imprescindible para trabajar esos contenidos transversales.  

No obstante, en palabras de Corbetta (2009) hay un imprescindible como condición de 

posibilidad: la existencia de escuelas comprometidas en asumir los conflictos ambientales 

que la atraviesan. Asumir esos conflictos es territorializar la educación y convertirlos en 

problemas pedagógicos. 

 

Particularmente en el territorio nacional estos conflictos ambientales se han venido incrementando, 

a la vez que la temática ambiental gana fuerza como parte de la agenda pública. Mandolini, Galano 

y González (2020) refieren algunas manifestaciones de carácter popular que hoy día hacen públicos 



 

los conflictos ambientales territoriales y ponen en disputa la noción misma del desarrollo: “La 

resistencia a la minería a cielo abierto, las movilizaciones y debates en torno a la sanción de la ley 

de protección de bosques nativos, la ley de glaciares, la ley de semillas, la oposición a nuevas 

instalaciones de rellenos sanitarios en las grandes ciudades, las demandas de los vecinos afectados 

por la contaminación con agrotóxicos (los “pueblos fumigados”), la oposición a la instalación de las 

megafactorías porcinas, la obtención de eventos transgénicos en laboratorio para la sustitución de 

alimentos, el reclamo por una ley de humedales, la necesidad imperiosa de una ley de educación 

ambiental, todos estos fenómenos y cuestiones son la cara más visible de otras tantas 

manifestaciones que expresan una creciente conflictividad en relación al acceso, la disponibilidad, la 

apropiación, la distribución y la gestión de nuestros bienes comunes naturales.” (p. 2).  

Desde diferentes aristas, las nociones de ambiente entran en disputa en estos escenarios. 

Colectivos y organizaciones científicas que acompañan y ponen en diálogo el saber científico con los 

saberes y experiencias de las poblaciones que habitan los territorios, disputan nociones y sentidos 

del ambiente con los que se construyen y postulan desde agrupaciones científicas vinculadas a 

instituciones, empresas o industrias.  

 

Conflictos ambientales y diálogos de saberes 

En los conflictos ambientales, las comunidades organizadas dan cuenta de sus saberes 

populares y experiencias para dar cuenta de lo que sucede en los territorios. Para citar un 

ejemplo, las “Madres de Ituzaingó” en la provincia de Córdoba, ante los graves problemas 

de salud vividos luego de las fumigaciones con glifosato, se organizaron, colectivizaron sus 

saberes y prácticas, y denunciaron este conflicto públicamente.  

Para conocer más, les invitamos a ver este video en donde se pueden reconocer diferentes 

nociones de ambiente puestas en juego por los actores de este conflicto ambiental, a la vez 

que es posible reconocer el diálogo de saberes populares y científicos para dar a conocer lo 

que vive este territorio. Asimismo, les invitamos a la lectura optativa de este artículo que 

analiza el conflicto desde los ecofeminismos. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=S-6mRpTislg
https://drive.google.com/file/d/11gn-Q9njY0H7DGLvqu4zmK2v_z2AhWqn/view?usp=sharing


 

A su vez, en muchos conflictos ambientales se construyen potentes diálogos entre los 

saberes y prácticas científicas y las populares; se dan vínculos organizativos entre grupos 

académicos-científicos y organizaciones y colectivos territoriales (para ampliar, sugerimos 

indagar y buscar información sobre las experiencias de Andrés Carrasco y Orlando Fals 

Borda. 

Así, la complejidad y pluralidad que puede representar la noción de ambiente resulta significativa 

para entender en qué lugar podemos ir reconociendo nuestras nociones iniciales, para acercarnos 

individual y colectivamente a la problematización del posicionamiento respecto del ambiente que 

queremos y necesitamos compartir en nuestras aulas. 

 

 

El ambiente, la vida y la poesía 

En el siguiente fragmento de la novela Los pasos perdidos (1953) del escritor cubano Alejo 

Carpentier, un antropólogo musical que recorre una suerte de “ambiente selvático 

americano”, describe algunos de sus sentipensares frente a la vida que percibe, al ambiente 

que le colma los sentidos: una expresión de toda vida como poesía.  

“No estoy aquí para pensar. No debo pensar. Ante todo sentir y ver. Y cuando de ver se pasa 

a mirar, se encienden raras luces y todo cobra una voz. Así, he descubierto, de pronto, en 

un segundo fulgurante, que existe una Danza de los Árboles. No son todos los que conocen 

el secreto de bailar en el viento. Pero los que poseen la gracia, organizan rondas de hojas 

ligeras, de ramas, de retoños, en torno a su propio tronco estremecido. Y es todo un ritmo 

el que se crea en las frondas; ritmo ascendente e inquieto, con encrespamientos y retornos 

de olas, con blancas pausas, respiros, vencimientos, que se alborozan y son torbellino, de 

repente, en una música prodigiosa de lo verde. Nada hay más hermoso que la danza de un 

macizo de bambúes en la brisa. Ninguna coreografía humana tiene la euritmia de una rama 

que se dibuja sobre el cielo. Llego a preguntarme a veces si las formas superiores de la 

emoción estética no consistirán, simplemente, en un supremo entendimiento de lo creado. 

Un día, los hombres descubrirán un alfabeto en los ojos de las calcedonias, en los pardos 

terciopelos de la falena, y entonces se sabrá con asombro que cada caracol manchado era, 

desde siempre, un poema” (p. 199). 

Les invitamos a pensar: ¿Qué rasgos de la civilización actual nos invitan a dejar de ver cada 

vida como poesía, toda la vida como parte nuestra y nosotros parte de ella? ¿Qué 

concepciones o nociones de ambiente podemos relacionar con lo que describe este 

fragmento?  

  



 

 

Antes de avanzar, seguir pensando: 

¿Qué enseñanzas sobre el ambiente ofrecemos en las clases de Ciencias Naturales a 

nuestras y nuestros estudiantes de nivel primario? ¿Qué visiones o enfoques sobre lo 

ambiental incorporamos en nuestras propuestas y prácticas de enseñanza? ¿Qué abordaje 

del ambiente se propone a nivel curricular para nuestra área de trabajo?  

 

Crisis civilizatoria 

Hasta ahora hemos venido mencionando que podemos entender al ambiente como territorio de 

vida, y a los conflictos ambientales como una manera de aproximarnos a la complejidad de lo que 

sucede en estos territorios en donde los bienes comunes están en disputa material y simbólica.  

 

   

 

¿Qué piensan ustedes al observar esta imagen? ¿Cómo podríamos vincular esta conocida 

caricatura con los preceptos que fundamentan la idea de crisis ambiental civilizatoria? ¿Las 

condiciones de los ambientes están cambiando “solas”? ¿Compartimos todos el mismo 

nivel de responsabilidad en esta crisis o hay diferentes grados de responsabilidad?  

Estas cuestiones toman forma en lo que se ha llamado desde el PAL como la crisis ambiental 

civilizatoria. Este potente concepto nos permite englobar la complejidad de la crisis que vivimos en 

nuestro planeta, de la que sabemos día tras día la magnitud de su desastre sobre la vida y que en 

las últimas décadas alcanza proporciones nunca antes vistas. Desde esta mirada de la crisis 

civilizatoria, los conflictos ambientales no se conciben de manera aislada o como conflictos 



 

puntuales: casos aislados o “manzanas podridas” en donde las “malas prácticas” desvirtúan un 

supuesto modelo de desarrollo socioeconómico eficiente e inocuo para las distintas formas de vida. 

Por el contrario, dichos conflictos no sólo se localizan territorialmente para identificar los diversos 

actores y escuchar las voces de las comunidades, pueblos y organizaciones que viven determinada 

problemática, sino que también se entienden en el marco de un modelo hegemónico que se 

pretende universal y que tiene acciones de alcance global, por sus impactos históricos y por su 

sistematicidad.  

 

  

“La educación ambiental surge en respuesta a la aceleración y profundización de la crisis 

ambiental civilizatoria que se hizo visible en la esfera pública a mediados del siglo XX, 

cuando se dieron a conocer un conjunto de investigaciones científicas, informes técnicos 

y demandas sociales que pusieron en evidencia los límites del crecimiento económico 

hasta el momento no cuestionado. Cuando esta crisis cobra visibilidad, la cuestión 

ambiental se resignifica como asunto socialmente problematizado y la noción de 

ambiente adquiere complejidad (Sauvé, 1999; Leff, 2006; Merlinsky, 2013)” (Canciani y 

Telias, 2022, p. 138). 

Esta crisis de civilización tiene una de sus bases en un tipo de racionalidad de corte positivista, a 

propósito de las reflexiones que realizamos en torno a las corrientes epistemológicas y las formas 

de entender el conocimiento científico. Dicha racionalidad divide lo que es “natural” de lo 

“humano”; considera a la “humanidad” como externa a la “naturaleza” y la instrumentaliza: ésta 

última existe en la medida en que es una suerte de fuente o depósito de los recursos que le son 

necesarios al modelo de desarrollo socioeconómico imperante. Esta manera de concebir el mundo 

representó, desde la misma invasión y conquista de América, a los pueblos indígenas del territorio 

como parte de la naturaleza, y en esa medida susceptibles de una dominación jerárquica.  

 

Manifiesto por la vida. Por una ética para la sustentabilidad 

(Galano, Leff y otros, 2002) 

En la escritura de este manifiesto, que es el documento constitutivo del Pensamiento 

Ambiental Latinoamericano, participaron diversos intelectuales de nuestra región quienes 

para ese momento ya venían sosteniendo la idea de la crisis ambiental como crisis 

civilizatoria, en tanto se ponían en debate nuestra vida y la misma forma en que nos 

relacionamos con las otras formas de vida y el planeta.  

Así, en los dos primeros principios de este manifiesto se menciona:  

1. Es la crisis de un modelo económico, tecnológico y cultural que ha depredado a la 



 

naturaleza y negado a las culturas alternas. El modelo civilizatorio dominante 

degrada el ambiente, subvalora la diversidad cultural y desconoce al Otro (al 

indígena, al pobre, a la mujer, al negro, al Sur) mientras privilegia un modo de 

producción y un estilo de vida insustentables que se han vuelto hegemónicos en el 

proceso de globalización (p. 1). 

2. La crisis ambiental es la crisis de nuestro tiempo. No es una crisis ecológica, sino 

social. Es el resultado de una visión mecanicista del mundo que, ignorando los 

límites biofísicos de la naturaleza y los estilos de vida de las diferentes culturas, está 

acelerando el calentamiento global del planeta. Este es un hecho antrópico y no 

natural. La crisis ambiental es una crisis moral de instituciones políticas, de 

aparatos jurídicos de dominación, de relaciones sociales injustas y de una 

racionalidad instrumental en conflicto con la trama de la vida (p. 1). 

Les invitamos a conocer este importante documento completo.  

Dicha racionalidad ha desconocido cualquier otra manera de concebir las relaciones de la cultura 

humana con la naturaleza, de ahí que los saberes y prácticas de los pueblos indígenas, 

afrodescendientes, campesinos y populares (que en diversos momentos históricos y espacios 

geográficos han propuesto otras maneras de relacionarse), no hayan sido reconocidos como válidos, 

y en otros casos catalogados como la barbarie, el atraso y el antiprogreso. El único conocimiento 

entonces que resulta válido en esta idea única de civilización es el científico-técnico hegemónico, y 

la única manera de relacionarse con la naturaleza debe ser sobre la base de entenderla como una 

externalidad que ha de generar beneficios en su explotación para los sectores de la élite que 

concentra el poder.  

Además de ello, en esta crisis civilizatoria ubicamos el desarrollo acelerado del modo de producción 

capitalista que, desde la Revolución Industrial, ha llevado la crisis a un proceso creciente en cuanto 

a su magnitud y profundidad. Este reconocimiento nos permite comprender, entre otras cosas, que 

los conflictos ambientales que se viven en los territorios están insertos en redes de mercantilización 

de la naturaleza. Cada vez más, cada espacio y forma de vida es una nueva mercancía en las redes 

de valorización de capital, una oportunidad de más riqueza para algunos pocos, en detrimento de 

las mayorías. Sobre esta base, aquello que no es considerado productivo para estas redes es 

considerado como algo del pasado, atrasado o inservible, y cualquier oposición a esta manera de 

concebir el mundo es considerada como antiprogreso, un obstáculo al desarrollo. Esta lógica del 

sistema ya había sido caracterizada en 1847 por Karl Marx:  

https://www.scielo.br/j/asoc/a/chFvNSQNTGRPq7xy7NTLLGS/?lang=es#:~:text=Es%20una%20%C3%A9tica%20para%20el,el%20porvenir%20de%20una%20sociedad


 

 
“Finalmente llegó un tiempo en el que todo lo que los hombres habían mirado como 

inalienable se convirtió en objeto de intercambio, de tráfico, y podría alienarse. Es el 

tiempo en el que las cosas mismas que hasta ese entonces eran comunicadas, pero nunca 

intercambiadas; dadas, pero nunca vendidas; adquiridas, pero nunca compradas -virtud, 

amor, opinión, ciencia, conciencia, etcétera-; en que todo, finalmente, pasa al comercio. Es 

el tiempo de la corrupción general, de la venialidad universal o, para hablar en los términos 

de la economía política, el tiempo en el que cualquier cosa, moral o física, en la medida en 

que se convirtió en valor venal, es llevada al mercado para ser apreciada en su más justo 

valor” (Marx, 1847, La miseria de la filosofía, citado por Löwy, 2011, pp. 88-89.)  

De tal manera, esta crisis ambiental civilizatoria, en la complejidad que estamos entendiéndola, 

amenaza e impacta no solo los equilibrios históricos naturales de los ambientes sino también 

nuestras más íntimas y simbólicas condiciones de vida, nuestra salud, nuestra supervivencia como 

especie. Se trata entonces, como lo menciona Löwy (2011), de fundamentar una ética social, 

igualitaria, democrática y radical. Éticas que no buscan culpabilizarnos individualmente, o promover 

el ascetismo (sin negar la importancia de educarnos en el rechazo al despilfarro y a la opulencia del 

consumismo), sino que se cuestione y proponga el cambio de las estructuras económicas y sociales 

capitalistas-mercantiles; que se propugne que este modelo de producción y consumo de los países 

detentadores del poder no se generalice al resto del planeta; y que las decisiones se democraticen 

saliendo del círculo de las élites económicas y políticas, y sean partícipes reales las comunidades y 

los pueblos.  

 

 

“Davi Kopenawa [chamán del pueblo Yanomami ubicado en la Amazonía venezolana y 

brasileña] estuvo veinte años conversando con el antropólogo francés Bruce Albert, para 

producir una obra fantástica, titulada: ‘La caída del cielo. Palabras de un chamán 

Yanomami’. El libro tiene la potencia de mostrar a la gente, que está en esta especie de fin 

de los mundos, cómo es posible que un conjunto de culturas y de pueblos, aún sea capaz 

de habitar una cosmovisión, habitar un lugar en este planeta que compartimos de una 

manera tan especial, en que todo tiene sentido. Las personas pueden vivir con el espíritu 

de la selva, vivir con la selva, estar en la selva. No estoy hablando de la película Avatar, pero 

sí de la vida de veinte y tantas mil personas -y conozco algunas de ellas- que habitan el 

territorio yanomami, en la frontera de Brasil con Venezuela. Este territorio está siendo 

devastado por la minería ilegal, amenazado por la actividad minera, por las mismas 

corporaciones perversas que he mencionado y que no toleran ese tipo de cosmos, el tipo 

de capacidad imaginativa y de existencia que un pueblo originario como los Yanomami es 

capaz de producir.  

Nuestro tiempo es especialista en crear ausencias: del sentido de vivir en sociedad, del 



 

propio sentido de la experiencia de la vida. Esto genera una intolerancia muy grande con 

relación a quien aún es capaz de experimentar el placer de estar vivo, de bailar, de cantar. Y 

está lleno de pequeñas constelaciones de gente regada por el mundo que baila, canta, que 

hace llover. El tipo de humanidad zombie a la que estamos siendo invitados a integrar no 

tolera tanto placer, tanto gozo de vida. Entonces, rezan por el fin del mundo como una 

posibilidad de hacernos desistir de nuestros propios sueños. Y mi provocación sobre 

posponer el fin del mundo es exactamente siempre poder contar una historia más. Si 

pudiéramos hacer eso, estaríamos posponiendo el fin” (Krenak, 2019, pp. 24-27 [trad. 

propia]).  

El imperativo por el cuidado de todo espacio y forma de vida, es un llamado a un cambio radical del 

modelo civilizatorio que, como comentamos al inicio de esta clase, es una necesidad que nos 

concierne a los diferentes actores sociales (atendiendo a los distintos niveles de responsabilidad de 

cada uno de ellos). Por ello, como lo refiere de Alba (1993), el tamaño de esta crisis que se 

profundiza es también un “imperativo ambiental para la educación”.  

 

 

“La educación ambiental, al igual que la educación sexual integral (ESI), surge de la necesidad 

de construir nuevos modos de leer la realidad para dar respuesta a las demandas de amplios 

sectores de la sociedad, o bien, para traccionar cambios a futuro. Si la ESI cuestiona los 

fundamentos del patriarcado, la educación ambiental crítica cuestiona los fundamentos del 

extractivismo. En este sentido, la inclusión de la educación ambiental en los diseños 

curriculares es también una apuesta por la formación de nuevas generaciones dispuestas a 

comprometerse con la cuestión ambiental, a entenderla en términos de disputa y a pensar la 

ciudadanía activa como una instancia de transformación de la realidad” (Canciani y Telias, 

2022, pp. 141-142). 

 

A modo de cierre 

Pensar una alternativa educativa que contribuya a trastocar esta crisis ambiental civilizatoria es una 

invitación también a recuperar los sentidos, los saberes y las experiencias de las comunidades y los 

pueblos que han resistido y luchado en el marco de los históricos conflictos ambientales de este 

modelo civilizatorio. Entender otras maneras de relacionarse con el ambiente, por ejemplo, aquellas 

en que como humanas y humanos somos parte íntegra de los ambientes y estamos en estrecho 

vínculo con todas las formas de vida.  

En palabras del líder indígena y activista socioambiental Ailton Krenak: “Cuando nosotros hablamos 

[pueblo Krenak] que nuestro río es sagrado, las personas dicen: Eso es algo del folclor de ellos; 



 

cuando decimos que la montaña está mostrando que va a llover, y que ese día va a ser un día 

próspero, un buen día, ellos dicen: No, una montaña no habla nada. Cuando despersonalizamos el 

río, la montaña, cuando les quitamos sus sentidos, considerando que eso es atributo exclusivo de 

los humanos, nosotros mismos liberamos esos lugares para que se vuelvan residuos de la actividad 

industrial y extractivista. De nuestro divorcio de las integraciones e interacciones con nuestra 

madre, la Tierra, resulta que ella está dejándonos huérfanos, no sólo a los que en diferente nivel 

somos llamados de indios, indígenas o pueblos indígenas, sino a todos” (Krenak, 2019, pp. 49-50).   

Es en este sentido que el PAL, en su devenir y constitución como pensamiento que postula un 

diálogo de saberes, ha tomado en cuenta para fundamentarse a los saberes y las luchas populares, 

indígenas y campesinas que dan las diferentes comunidades en los territorios de nuestra región 

(Leff, 2012). Estos saberes se ponen en relación, problematización y articulación con los 

conocimientos científicos que hacen aportes fundamentales también para entender los ambientes 

como territorios de vida y en conflicto.  

Tal y como lo hemos venido trabajando, nuestra invitación es a que podamos dialogar las Ciencias 

Naturales que enseñamos con los saberes, prácticas y experiencias de las comunidades y los 

pueblos de los diferentes territorios. Un diálogo de saberes en el aula, en donde la palabra dé 

cuenta de la experiencia sensitiva de los cuerpos (Tissone y Alvino, 2022), del sentipensar que se 

ancla en el ambiente y en la conflictividad ambiental. Es una invitación a entender los conflictos 

ambientales que vivimos en las áreas urbanas y rurales en el marco de esta crisis civilizatoria y 

dando protagonismo a la voz de nuestros pueblos, sus luchas, sus sueños y sus territorios de vida. 

Es una invitación a que, desde la educación, sigamos aportando miradas que restituyan el valor de 

la vida en todas sus formas.  

¡Nos vemos en la siguiente clase en donde seguiremos profundizando estas miradas del 

Pensamiento Ambiental Latinoamericano y de la Educación Ambiental Integral en el marco de 

nuestra enseñanza de las Ciencias Naturales! 

 

Material de lectura y audiovisuales 

Canciani, L. y Telias, A. (2022). Educación Ambiental Integral: reflexiones teóricas para la 

construcción de un currículum complejo. En: Revista argentina de investigación educativa. (II), 4, 

135-149. Disponible aquí 

https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/173


 

Colectivo miradas críticas del territorio desde el feminismo. (2017). Mapeando el cuerpo-territorio. 

Guía metodológica para mujeres que defienden sus territorios. Quito: CLACSO. Disponible aquí 

Condenanza, L. M., Cordero, S. (2013). Educación ambiental y legislación educativa en Argentina: 

hacia un estado de la cuestión. Praxis Educativa. 17(1), 47-55. Disponible aquí 

Dumrauf, A; Iribarren, L.; Urtasun, C.; García, P. e Ibáñez, G. (2021). Clase 1: Enseñanza de las 

Ciencias Naturales y Educación Ambiental. Enseñar en escenarios diversos (Ciencias Naturales, 

ambiente y salud en el nivel primario). Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

Disponible aquí 

Galano, C. (Argentina); Leff, E. y otros (2002). Manifiesto por la vida. Por una ética para la 

sustentabilidad. Disponible aquí 

Virga, V. y Giannoncelli, M. (2022). Mujeres y conflictos socioambientales: un acercamiento a la 

lucha de Madres de Ituzaingó Anexo desde una mirada ecofeminista. En: Revista Estudios, 48 13-33 

Disponible aquí 

 

Bibliografía de referencia 

Brailovsky, A. y Foguelman, D. (2009). Memoria verde. Historia ecológica de la Argentina, 7ª ed. 

Buenos Aires: Debolsillo. 

Canciani, L. y Telias, A. (2022). Educación Ambiental Integral: reflexiones teóricas para la 

construcción de un currículum complejo. En: Revista argentina de investigación educativa. (II), 4, 

135-149. Disponible aquí 

Carpentier, A. (1953). Los pasos perdidos. Buenos Aires: Editorial Quetzal (25ª edición 1984) 

Colectivo miradas críticas del territorio desde el feminismo. (2017). Mapeando el cuerpo-territorio. 

Guía metodológica para mujeres que defienden sus territorios. Quito: CLACSO. Disponible aquí. 

Condenanza, L. M., Cordero, S. (2013). Educación ambiental y legislación educativa en Argentina: 

hacia un estado de la cuestión. Praxis Educativa. 17(1), 47-55. Disponible aquí. 

Corbetta, S. (2009). Territorio y educación. La escuela desde un enfoque de territorio en políticas 

públicas. En Néstor, López (Coord) (2009) De Relaciones, Actores y Territorios, Buenos Aires: IIPE-

UNESCO. 

https://drive.google.com/file/d/1PKoCjovpX7Ch8GoRCLf6PPdIu-ftNiGl/view
https://drive.google.com/file/d/15ls-sbqRKocUfj9abYmMe0jGkwHqNE6g/view
https://drive.google.com/file/d/1LuGGldZ_xqvnhgULchiQEU3c60bLkLcQ/view?usp=sharing
http://www.scielo.br/pdf/asoc/n10/16893.pdf
https://drive.google.com/file/d/11gn-Q9njY0H7DGLvqu4zmK2v_z2AhWqn/view?usp=share_link
https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/173
https://drive.google.com/file/d/1PKoCjovpX7Ch8GoRCLf6PPdIu-ftNiGl/view
https://drive.google.com/file/d/15ls-sbqRKocUfj9abYmMe0jGkwHqNE6g/view


 

de Alba, A. (1993). El imperativo ambiental. Perspectivas Docentes, (11), julio-septiembre. 

Universidad de Juárez Autónoma. 

Díaz-Barrios, C.; Cabrera, J. (2022). Clase Nro 3: La dimensión pedagógica: sujetos, territorios, 

realidades y contextos en la enseñanza de las Ciencias Naturales. Curso, Un enfoque para repensar 

la enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias. Buenos Aires: Ministerio de 

Educación de la Nación. 

Dumrauf, A; Iribarren, L.; Urtasun, C.; García, P. e Ibáñez, G. (2021). Clase 1: Enseñanza de las 

Ciencias Naturales y Educación Ambiental. Enseñar en escenarios diversos (Ciencias Naturales, 

ambiente y salud en el nivel primario). Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

Galano, C. (Argentina); Leff, E. y otros (2002). Manifiesto por la vida. Por una ética para la 

sustentabilidad. Disponible aquí 

González, G. (2007). Educación ambiental: trayectorias, rasgos y escenarios. México: Plaza y Valdez. 

Krenak, Ailton. (2019 traducción propia). Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia 

das letras. 

Leff, E. (2012). Pensamiento Ambiental Latinoamericano: patrimonio de un saber para la 

sustentabilidad. Enviromental Ethics Journal. Texas: Centro de Filosofía Ambiental de la Universidad 

del Norte de Texas. 

Ley para la implementación de la educación ambiental integral en la República Argentina. (2021). 

Congreso de la Nación 

Lowy, Michael. (2011). Ecosocialismo. La alternativa radical a la catástrofe ecológica capitalista. 

Buenos Aires: El Colectivo-Herramienta. 

Mandolini, G.; Galano, C.; González, S. (2020). Clase Nro. 3: Conflictos Ambientales. Los conflictos 

ambientales y la mercantilización de la vida. La Educación Ambiental y el diálogo de saberes en un 

contexto de crisis civilizatoria. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

Sauvé, Lucie. (2004). “Una cartografía de corrientes en educación ambiental” en Sato, M. y 

Carvalho, I. (orgs.). A pesquisa em educaçao ambiental: cartografias de uma identidade narrativa 

em formação. Porto Alegre, Artmed. 

Sauvé, Lucie. (2010). “Educación científica y Educación Ambiental: un cruce fecundo”, en Revista 

Enseñanza de las Ciencias, Vol. 28, No 1, España: 5-18. 

http://www.scielo.br/pdf/asoc/n10/16893.pdf


 

Tissone, M. y Albino, S. (2022). Diálogos de saberes en perspectiva del currículum complejo. Las 

prácticas educativo-ambientales en ámbitos formales. En: Revista argentina de investigación 

educativa. (II), 4, 151-168. Disponible aquí 

 

Créditos  

Autor: Christian Camilo Díaz-Barrios 

Revisión crítica: Julio Cabrera 

Cómo citar este texto:  

Díaz-Barrios, C. (2023). Clase 3: El ambiente, los territorios y los conflictos ambientales: aportes para 
la reflexión en el área de Ciencias Naturales del nivel primario. Módulo 5: Acerca de la articulación 
entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la Educación Ambiental Integral. INFoD. Buenos 
Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

 

 

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

  

https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/168
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la 

Educación Ambiental Integral 

 

Clase 4: Los contenidos ambientales en la enseñanza de las 

Ciencias Naturales en el nivel primario y los aportes de la 

educación ambiental integral 

 

Introducción 

¡Les damos la bienvenida a la Clase 4, última de nuestro recorrido!  

En esta clase, y en sintonía con lo que venimos abordando, retomaremos principios de la educación 

ambiental y del Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL) para repensar desde el enfoque de 

la EAI algunos de los contenidos del área de las Ciencias Naturales en el nivel primario, tanto 

aquellos explícitamente aludidos al ambiente como aquellos en que podemos nutrir una mirada 

transversal. Particularmente, queremos reflexionar con ustedes los conceptos de bienes comunes 

naturales y recursos naturales, problematizando las ideas que sobre el ambiente pueden subyacer 

en estos conceptos y poniéndolos en diálogo con algunos contenidos de nuestra área de enseñanza.  

Asimismo, retomaremos algunos de los lineamientos de la recientemente sancionada Ley Nº 27.621 

para la Implementación de la Educación Ambiental Integral (2021) que nos invita a potenciar 

nuestra enseñanza de los contenidos del área desde la perspectiva de la EAI, en comunión con los 

saberes y experiencias de los diversos actores de los territorios en que nos desempeñamos.  

Antes de comenzar quisiéramos resaltar nuevamente que, para nosotras y nosotros, resulta 

fundamental pensar al ambiente como territorio de vida (tal como lo manifestamos la clase 

anterior). Entender al ambiente desde ese lugar nos ofrece un marco para cuestionar y abordar 

pedagógicamente —y de forma prospectiva— las problemáticas y conflictos ambientales que 

transitamos actualmente (como lo hicimos en la clase 3). También nos brinda la posibilidad de 

promover formas de sensibilización ambiental que contribuyan a afrontar los desafíos que la crisis 

civilizatoria nos plantea en el presente, partiendo de la visibilización y puesta en valor de las 

diversas y profundas formas de vivenciar el ambiente, de conocerlo y sentirlo, encarnadas 

frecuentemente en expresiones culturales diversas, como manifestaciones de los pensamientos, las 



 

emociones, las añoranzas, los enojos, las tristezas y las alegrías que “experimentamos” en nuestro 

vínculo con ese “pedazo de mundo” al que llamamos “ambiente”.  

Queremos invitarles a transitar esta clase, última de nuestro recorrido, con esta mirada. Confiamos 

en las potencialidades que brinda la noción de ambiente como territorio de vida para el abordaje de 

los contenidos de Ciencias Naturales desde la perspectiva de la EAI, con la esperanza de poder 

contribuir, desde nuestras escuelas primarias, a imaginar e inventar otras salidas para la crisis 

civilizatoria que vivimos, en la construcción escolar de vínculos cada vez más potentes y sensibles 

con nuestros territorios. 

 

 

El ambiente: la Casa Grande 

Acá nacimos, acá crecimos, acá hemos conocido qué es el mundo  

(Lideresa afrocolombiana, Tumaco, Nariño; citada en Escobar, 2014)  

En muchos pueblos y comunidades ese espacio en donde desarrollamos nuestras 

existencias lleva el nombre que expresa la vida que representa: la “casa grande”, 

la “tierrita”, la “casa común”, el “pago”, el “terruño”, la “pacha”, el barrio. Tantos 

nombres como vidas. Ese pedazo de mundo, grande o pequeño, excede paredes 

y ventanas, y difícilmente podríamos definir hasta dónde va. Trae consigo la vida 

compartida, y carga con los sabores, olores y colores que pueblan los recuerdos 

con los que sienten, piensan y vibran nuestros cuerpos. De este lugar podríamos 

reconocer, perfectamente, el canto de aquella ave, el silbato del afilador de 

cuchillos, el olor de las mañanas, los colores de la música en las fiestas, los ruidos 

y silencios de nuestros barrios. Es el espacio que habita el colibrí, por donde baja 

el río y en donde crece la yerba que cura; el lugar y las calles (a veces, ajetreadas) 

que recorre el colectivo de las mañanas en el camino a la escuela; el sitio que 

ocupa el cerro de nuestros ancestros.  

Así, consideramos que el ambiente, la Casa Grande, es habitada, construida y 

conformada por las vidas que lo constituyen. En esta relación, también se 

generan problemáticas y conflictos, los cuales no podemos entender y sentir en 

su dimensión, si no reconocemos que ese pedazo de mundo, que para muchas 

personas es solo “un trozo de tierra”, es el territorio de la vida para muchas vidas.  

 

Ese lugar, nuestros pagos; ese espacio, nuestra Casa Grande; ese territorio de 

vida (humana y no-humana), es nuestro ambiente. Allí nos construimos y 

conocemos lo que es el mundo, como lo menciona con potencia poética la 

lideresa afrocolombiana, frase que encabeza este apartado. 

  



 

 

 

“Por el camino del monte, vuelvo a mi pago otra vez”  

 (De vuelta al pago - Atahualpa Yupanqui) 

El ambiente como territorio de vida ha sido fuente poética inagotable para el arte. 
Les compartimos algunas canciones que expresan sentires, pensares y vivires con 
los que algunos artistas han descrito, desde su lugar, los más diversos ambientes.  

1. Me gusta Jujuy cuando llueve – Castillo, Yunes, Iacopetti (Interpretado por 
Teresa Parodi en Encuentro en el estudio). 

2. La montaña – Edson Velandia (2007 – Álbum Sócrates - Junto a las niñas y 
niños del jardín “La Ronda”).  

3. Mediterráneo – Joan Manuel Serrat  (1971 – Álbum Mediterráneo).  

4. Y todos los días – Piero (1970 – Álbum Pedro Nadie). 

5. Latinoamérica – Calle 13 (2010 - Álbum Entren los que quieran.  

6. BH é o Texas – MC Papo (2015) (Traducción). 

 

● ¿Y ustedes con cuáles expresiones artísticas “vuelven al pago”? En la 
actividad obligatoria de esta clase les invitaremos a compartir 
producciones artísticas que representen sus territorios de vida, los 
ambientes que conforman la Casa Grande. Es una manera de poner 
común, con las y los colegas, aquellas canciones, pinturas, poesías y otras 
producciones que nos ayudan en nuestra “vuelta al pago”. 

● ¿Les parece posible el diálogo entre las producciones artísticas (como las 
que estamos comentando), y los contenidos y actividades que desarrollan 
en sus clases de Ciencias Naturales? 

 

La Ley para Implementación de la EAI y algunas claves como aportes a la 
enseñanza de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias 

En el marco de esta crisis ambiental civilizatoria, la sanción por parte del Congreso de la Ley Nº 

27.621 para la Implementación de la Educación Ambiental Integral (LEAI) en junio del 2021, resulta 

de vital importancia para la inclusión de la cuestión ambiental en las instituciones escolares. Es una 

referencia institucional que celebramos pues vincula muchas de las perspectivas que hemos venido 

trabajando hasta ahora del Pensamiento Ambiental Latinoamericano (PAL)2 y de las reivindicaciones 

 
2 El pensamiento ambiental latinoamericano (PAL) surge en el marco de las discusiones que a mediados de los 70 se 
daban acerca de la crisis ambiental, particularmente como un saber construido desde nuestra región  “[...] que se va 
configurando en un repensar el mundo desde las raíces ecológicas y culturales de nuestros territorios, nace de un 
debate en el campo del pensamiento mismo, de las maneras en que se expresa la crisis ambiental y en el terreno de las 
estrategias de poder y de poder en el saber en que se debaten los sentidos del ambientalismo y de la sustentabilidad” 
(Leff, 2012, pág. 2). Rescata los aportes de Mariátegui, Freire, Boff y Gadotti, de las organizaciones ambientales, de los 
pueblos indígenas de la región y las construcciones teóricas e intelectuales que sitúan el cuidado de la vida como eje del 

https://youtu.be/OP9EVBvCwtg
https://www.youtube.com/watch?v=Fbe7s2YMve0
https://youtu.be/Cx5ENAFTLZg
https://www.youtube.com/watch?v=_lzNvEEaliU
https://www.youtube.com/watch?v=DkFJE8ZdeG8
https://www.youtube.com/watch?v=A9TTXMbLe7M
https://docs.google.com/document/d/1Q29GCm9QUrqsq5-2c70ropblxDg7MreGpl_PqtYdaNk/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1Q29GCm9QUrqsq5-2c70ropblxDg7MreGpl_PqtYdaNk/edit?usp=sharing
https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto
https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto


 

de los movimientos sociales, organizaciones comunitarias y colectivos académicos en torno a las 

cuestiones ambientales. Como lo mencionan Canciani y Telias (2022), esta ley tomó por sorpresa a 

una gran parte del mundo pedagógico, pero la entendemos como una posibilidad de inscribirla en 

un proyecto amplio de concreción de derechos, tanto educativos, como sociales y ambientales. 

 

 

La Ley para la Implementación de la Educación Ambiental Integral (al igual que la Ley de 

Educación Sexual Integral) no apareció “repentinamente” como normativa del Estado. Se 

trata de una ley que consagra derechos que se han venido reclamando, construyendo y 

conquistando socialmente gracias a las luchas, la organización y las propuestas que han 

instalado, en distintos contextos sociales e históricos, diferentes pueblos, organizaciones, 

movimientos y colectivos vinculados con esta temática. Dichas reivindicaciones han entrado 

en confluencia con la voluntad política de gestiones del poder ejecutivo y legislativo, 

quiénes dieron forma institucional a muchas de estos reclamos en la perspectiva de 

ampliación de derechos.  

Para conocer algunos de los antecedentes de esta ley, sugerimos escuchar la siguiente 

entrevista a Roberto Marengo (por Julio Cabrera, para Sintonía Educar, 2021). 

 

 

 

Si bien la sanción de la Ley de EAI no constituye el inicio de la educación ambiental (como lo hemos 

venido trabajando, la EA y sus nociones de ambiente, tienen un amplio recorrido principalmente en 

espacios no formales de educación y en la academia), la misma configura una oportunidad para 

profundizar la problematización de nuestras concepciones y de las nociones de ambiente de las 

diferentes corrientes de EA, y asumir sistemáticamente la inclusión de la EAI en las instituciones 

escolares y en los espacios de formación docente: promover la sensibilización ambiental e iniciar el 

crucial camino de discusión, formación, problematización y acción frente a la crisis civilizatoria.  

 
debate ambiental. “Así se ha venido conformando un pensamiento ambiental latinoamericano, un pensamiento con 
identidad propia que está arraigando en los territorios de vida de sus pueblos y naciones, en nuestros sistemas 
educativos, que está fertilizando nuevos modos de producción y nuevas formas de convivencia basadas en la cultura de 
los potenciales ecológicos de la región y en una ética del cuidado de la vida” (Leff, 2012, pág. 9). 

https://www.youtube.com/watch?v=hc-getmdAKw


 

 

  

Como maestras y maestros sabemos que en nuestras instituciones tenemos múltiples 

demandas y exigencias. Desde las más diversas perspectivas pedagógicas o didácticas, 

incluso económicas, nos convocan periódicamente a “modificar” nuestras prácticas de 

aula: a incorporar un nuevo contenido, a dar cuenta de determinado enfoque, a 

cumplir ciertos requisitos burocráticos, o a estar al tanto de tal o cual reforma. Todas 

ellas impactan en lo que Terigi reflexiona como modelos pedagógicos y 

organizacionales.  

Nuestra propuesta en estas clases para el área de Ciencias Naturales podría inscribirse 

en este marco. No obstante, queremos matizarlo mencionando que transversalizar 

estos contenidos tanto de la ESI, como de la EAI, es una invitación a mirar los 

contenidos que ya trabajamos sobre otra arista: una que vincule la ESI y la EAI. 

Potencialmente podríamos trabajar todos los contenidos del área de las Ciencias 

Naturales bajo esta arista. Aunque transversalizar “todos” los contenidos no es 

nuestro propósito ni una tarea posible dentro de nuestros acotados tiempos de 

enseñanza y planificación. Más bien, consideramos que estas clases son una invitación 

a territorializar la EAI, es decir, que tomando en cuenta las condiciones ambientales de 

nuestros territorios en donde trabajamos, podamos construir decisiones 

institucionales acerca de cuáles contenidos pueden resultar más potentes para 

abordar la EAI.  

Seguramente también muchos de ustedes ya lo están haciendo en sus escuelas y es en 

este marco que queremos rescatar estas experiencias, para que construyamos entre 

maestras y maestros, quienes construimos el saber pedagógico y didáctica en la 

práctica del día a día en el aula. 

 

La Educación Ambiental en el marco de la Ley 27.161 

Esta Ley define a la educación ambiental como “un proceso educativo permanente, con contenidos 

temáticos específicos y transversales, que tiene como propósito general la formación de una 

conciencia ambiental, a la que articulan e impulsan procesos educativos integrales orientados a la 

construcción de una racionalidad, en la cual distintos conocimientos, saberes, valores y prácticas 

confluyen y aporten a la formación ciudadana y al ejercicio del derecho a un ambiente sano, digno y 

diverso. Se trata de un proceso que defiende la sustentabilidad como proyecto social, el desarrollo 

con justicia social, la distribución de la riqueza, preservación de la naturaleza, igualdad de género, 

protección de la salud, democracia participativa y respeto por la diversidad cultural. Busca el 

equilibrio entre diversas dimensiones como la social, la ecológica, la política y la económica, en el 

marco de una ética que promueve una nueva forma de habitar nuestra casa común” (art. 2°, la 

cursiva es nuestra). 

https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto


 

De este modo, se persigue un abordaje holístico e interpretativo en relación con el estudio del 

ambiente, permitiendo comprender la interdependencia entre los elementos que conforman e 

interactúan en el ambiente, favoreciendo al pensamiento crítico y la resolución a las problemáticas 

ambientales. Es interesante la propuesta que se hace con relación a incorporar otras corrientes que 

complementen y potencien la educación ambiental, como los conceptos de justicia social, el 

ecofeminismo, el rescate y preservación de las culturas de pueblos indígenas, atendiendo a la 

participación democrática de todas las voces; basándose en la multidisciplinariedad, 

interdisciplinariedad, transdisciplinariedad y en la incorporación de nuevas técnicas, modelos y 

métodos que permitan cuestionar los modelos vigentes, generando alternativas posibles. Además, 

se persigue lograr una mirada histórica y política, tanto de lo ambiental como lo educativo.  

 

  

“(…) esperamos que esta nueva ley impulse la posibilidad de generar experiencias 

escolares otras, logremos reposicionarnos como docentes en tanto sujetos políticos 

comprometido con la cuestión ambiental y podamos habitar la escuela reinventando, 

junto a otros y otras, las formas de inscripción y proyección en el mundo” (Canciani y 

Telias, 2022, p. 137).  

 

 

 

Les invitamos a ver esta entrevista a Laura Canciani acerca de la construcción de 

la Ley de Implementación de la Educación Ambiental Integral. 

 

 

 

También invitamos al canal de YouTube Educación Ambiental en debate, en 

donde encontrarán numerosas entrevistas y materiales de la temática 

ambiental. 

 

  

https://www.youtube.com/watch?v=EIAxpmUu-EQ&t=1056s
https://www.youtube.com/@Educacionambientalendebate


 

Algunas claves de la ley como aportes para la enseñanza de las Ciencias Naturales  

En este punto quisiéramos resaltar algunos aspectos de la ley de EAI que, según entendemos, 

constituyen aportes para el abordaje de las Ciencias Naturales en las escuelas primarias, desde la 

propia perspectiva de la EAI. 

En uno de sus principios, la ley promueve el “reconocimiento de la diversidad cultural; el rescate y la 

preservación de las culturas de los pueblos indígenas: la educación ambiental debe contemplar 

formas democráticas de participación de las diversas formas de relacionarse con la naturaleza, 

valorando los diferentes modelos culturales como oportunidad de crecimiento en la comprensión 

del mundo”. Precisamente, el principio que citamos, y el espíritu general de la ley, convoca a pensar 

prácticas educativas que pongan en diálogo los contenidos escolares (particularmente, en nuestro 

caso, los de la ciencia escolar) con las prácticas, saberes y experiencias de ambiente vinculadas con 

las organizaciones, los pueblos y las comunidades a fin de promover la sensibilización ambiental y 

enriquecer las miradas en las que se desarrollan las temáticas y los conflictos ambientales. 

Por otro lado, los lineamientos epistemológicos de la ley convocan a pensar en propuestas y 

prácticas de enseñanza que piensen al ambiente de una perspectiva integral, evitando reducirlo a 

un mero conjunto de componentes naturales: de lo que se trataría es de pensar al ambiente como 

un entramado social-natural complejo, compuesto por elementos naturales, pero también por 

grupos humanos, incluyendo aspectos sociales, culturales, económicos, políticos y éticos. Así, 

menciona la ley: “La problemática ambiental y los procesos sociohistóricos: debe considerar el 

abordaje de las problemáticas ambientales en tanto procesos sociohistóricos que integran factores 

económicos, políticos, culturales, sociales, ecológicos, tecnológicos y éticos y sus interrelaciones; las 

causas y consecuencias, las implicancias locales y globales y su conflictividad, para que resulten 

oportunidades de enseñanza, de aprendizaje y de construcción de nuevas lógicas en el hacer”. (Ley 

27.621, 2021, art. 3º parágrafo H) 

Pensar el ambiente desde ese lugar complejiza y enriquece, convoca a repensar las formas de 

abordar la enseñanza de las distintas áreas curriculares en la escuela (en nuestro caso, la de las 

Ciencias Naturales).  Nos invita a construir articulaciones y cruces posibles entre áreas, en vistas a 

avanzar en el desarrollo de propuestas y prácticas de enseñanza potentes y territorializadas, 

enmarcadas en la perspectiva de la EAI. 

 



 

Algunos puntos problemáticos de la enseñanza de las Ciencias Naturales 
a la luz de la perspectiva de la EAI 

A continuación, partiendo de los aportes, análisis y reflexiones realizadas hasta el momento, 

presentamos algunos puntos problemáticos que, según entendemos, la perspectiva de la EAI 

plantea a la enseñanza de las Ciencias Naturales. 

 

Acerca de la promoción de acciones individuales de cuidado del ambiente 

En nuestra área, es común el desarrollo de clases y proyectos de educación ambiental que 

promueven la toma de conciencia y la puesta en marcha de acciones individuales para el cuidado 

del ambiente. Esta suele ser una tendencia muy difundida, principalmente por organizaciones no 

gubernamentales, oficinas regionales de organismos internacionales, empresas, entre otros.  

Cabe realizar la siguiente advertencia sobre ciertas miradas hegemónicas en el abordaje de lo 

ambiental. Tal como sostienen Canciani y Telias (2022): “Lejos de apuntar a las causas estructurales 

que han provocado esta situación de crisis múltiple, algunos discursos ambientales funcionan hoy 

como un maquillaje verde que ingresan a la escuela, y al currículum, de la mano de propuestas 

pedagógicas enlatadas que promueven ficciones ambientales ensalzando las voluntades 

individuales sin aportar a la construcción de un pensamiento ambiental crítico y a una reflexión 

profunda sobre el rumbo que queremos darle a nuestras propias condiciones de vida” (p. 139). 

Estos discursos tienden a enfocarse en fomentar en las niñas y los niños la idea de que las acciones 

individuales son las responsables de los cambios que necesita la sociedad para salir de la crisis 

ambiental, obviando la discusión sobre el modelo de civilización que tiene en crisis al planeta, y 

dejando de lado la territorialización de los conflictos y la construcción de alternativas colectivas y 

comunitarias. 

 

Este tipo de imágenes dan cuenta de la mirada centrada en las acciones individuales, 
que acabamos de plantear: 



 

 

● ¿Cómo podríamos enriquecer este tipo de imágenes desde la perspectiva 
de la EAI que trabajamos en esta clase y en la anterior? ¿Qué y cómo 
podríamos trabajar con las y los estudiantes los conflictos ambientales que 
están sucediendo en las ciudades?  

● ¿De qué manera podríamos incluir la noción de conflicto ambiental, para 
abordar, por ejemplo, el por qué conviene usar el transporte público? ¿Qué 
relaciones podríamos establecer con los contenidos curriculares del área 
de Ciencias Naturales? 

 

Naturalismo y ecologicismo  

En el área de Ciencias Naturales, es también muy común asociar al ambiente con una noción 

paisajística (especialmente, en el primer ciclo) y ecológica (segundo ciclo). Partiendo de esas 

nociones, el abordaje de los contenidos suele estar centrado en la observación, descripción y 

análisis de los elementos del paisaje en el primer ciclo, avanzando hacia el estudio de los 

ecosistemas (relaciones entre seres vivos, relaciones entre ellos y los factores abióticos, etcétera). 

En este último caso, suele proponerse la valoración de los ambientes en la medida en que se 

reconocen las diversas formas de vida que se desarrollan en ellos, organizados por regiones 

ecológicas o ecoregiones (puna, chaco, selva, etcétera).  

En ese sentido, deseamos señalar que estos abordajes del ambiente tienden a situar a los seres 

humanos (a las y los estudiantes) por “fuera” del mismo: en un caso, se constituyen como 

“observadoras” y “observadores” externos que visualizan y registran elementos del paisaje 



 

(enfatizando, generalmente, en los elementos “naturales” de un paisaje); en otro caso, se 

convierten en “engranajes” de una cadena o red trófica abstracta de la que, en el mejor de los 

casos, forman parte como mero eslabón ecológico. Si recordamos las nociones de ambiente que 

hemos presentado en estas clases, el “ambiente” es mucho más que un paisaje observable o que un 

ecosistema típico. 

En el primer caso, esa tendencia a situar “fuera” del ambiente a los seres humanos (y, por lo tanto, a 

reducir la complejidad de lo ambiental) guarda relación con enfoques naturalistas, que tuvieron 

gran influencia en los campos científico, educativo y en el imaginario social, los cuales se basaron en 

la escisión naturaleza/cultura y en una mirada contemplativa, “deshabitada", y descriptiva de “lo 

natural”. Así, los seres humanos como meros observadores, en apariencia, no pertenecen al 

ambiente. Tal es así que cuando nos referimos a un ambiente, muchas veces  no solemos vincularlo 

con los ambientes urbanos y sus conflictos, sino con espacios rurales o “naturales” (campos, selvas, 

bosques, etcétera).  

En el segundo caso, se vincula con la influencia de enfoques ecologicistas, centrados en el estudio 

de meras interacciones entre seres vivos (y entre ellos y su entorno), reduciendo o subsumiendo la 

noción de ambiente a la de ecosistema. Este último término involucra el estudio de las relaciones 

entre los denominados factores bióticos (seres vivos) y factores abióticos (o factores geo-bio-

químio-físicos; es decir, los elementos que, desde la biología, se consideran sin las características de 

lo vivo), como si el objetivo se tratara de reconstruir las relaciones entre piezas de un gran “mecano 

ecológico”. 

Por otro lado, en el área de Ciencias Naturales, también es común concebir al ambiente con un 

sesgo antropocéntrico, que tiende a vincular el estudio de los elementos del ambiente, 

principalmente, a su utilización y aprovechamiento en beneficio humano. Situando a los seres 

humanos como centro, este sesgo promueve el análisis de los usos de esos elementos (entendidos 

como "recursos naturales"), su proveniencia (por ejemplo, si son naturales o artificiales), su 

vinculación con los procesos de transformación de materias primas en objetos para la vida 

cotidiana, y su relación con los riesgos de contaminación o desaparición de especies 

(principalmente, animales).  

Si bien esta manera de abordar la temática ambiental nos permite enseñar una de las relaciones 

que establecemos los seres humanos en los ambientes, al desproveerla de aspectos sociales, 

culturales e históricos en los que se enmarca la extracción, apropiación, uso y destrucción de los 



 

“recursos naturales”, tiende a dejar de lado y naturalizar la inmensa conflictividad territorial que 

trae esta dinámica en la actualidad, como si fuese algo que sucede “naturalmente”, de por sí y por 

fuera de las voluntades humanas y la estructura social, como si fuera una condición necesaria de la 

“naturaleza humana” relacionarse así con el resto del ambiente. 

Androcentrismo y eurocentrismo 

En el área de Ciencias Naturales es común identificar la presencia de dos sesgos relevantes en la 

interpretación de lo ambiental que resulta conveniente visibilizar y problematizar: los sesgos 

androcéntrico y eurocéntrico. Mientras el primero tiende a poner al “hombre” en el centro de las 

interpretaciones de la realidad, el segundo tiende a focalizar en su pertenencia a la cultura moderna 

occidental (de carácter eurocéntrica). 

Consideremos, por ejemplo, el siguiente contenido: 

 

 

 

El reconocimiento del hombre como agente modificador del ambiente y el 

reconocimiento de la importancia del mismo en su preservación.  

(NAP para el nivel primario, 4º grado – Ciencias Naturales – Bloque seres vivos) 

 

Como puede observarse, este contenido incluye el vocablo “hombre” (es decir, al hombre cis, al 

varón), ubicándolo como sinónimo o representante de los seres humanos o de la “humanidad”. 

Asimismo, podemos inferir que las acciones modificadoras del ambiente de este “hombre” remiten, 

con mayor énfasis, a las prácticas sociales asociadas a la cultura occidental moderna (eurocéntrica). 

En este sentido, si bien es posible considerar que cuando se menciona al “hombre como agente 

modificador” se está refiriendo a todas las culturas y sociedades existentes, es muy común asociar 

dicha enunciación al “hombre occidental”.  

En nuestras clases de Ciencias Naturales abordamos el estudio de las acciones ligadas fuertemente 

a la cultura occidental que han impactado en el ambiente en las décadas recientes: prácticas 

industriales capitalistas asociadas al extractivismo, la caza y deforestación, la agricultura extensiva, 

entre otras. Dejamos así de lado otras prácticas de la cultura humana, de “otros hombres” (o mejor 

dicho, de otros grupos humanos). Del mismo modo, al momento de estudiar la “conservación” del 

ambiente, es frecuente analizar prácticas relacionadas con modos occidentales de “remediación” de 



 

ese impacto: el reciclaje y la disposición de basuras, la regulación del uso domiciliario de los 

derechos y servicios básicos (agua, luz, gas), entre otras. 

 

 

 

Como lo trabajamos en la clase 1 de este Módulo (Grotz y Kohen, 2023), los 

sesgos androcéntrico y eurocéntrico resultan constitutivos de la ciencia moderna 

hegemónica: “Históricamente, el sujeto de ‘la ciencia’ ha sido el varón 

heterosexual, blanco, europeo, de clase media-alta, quien se ha constituido como 

el punto de referencia para todo lo que desde los feminismos llamamos punto de 

vista androcéntrico” (p. 8). 

 

Podemos decir que la articulación entre el androcentrismo y el eurocentrismo, en relación con lo 

ambiental, tiende a dejar de lado las diversas formas de entender el ambiente (como las de los 

pueblos indígenas de la región, las campesinas o de las áreas populares urbanas), a la vez opera 

limitando las posibilidades de “conflictivizar” las problemáticas ambientales mencionadas 

(extractivismo, caza y deforestación, entre otras). Dicho de otro modo: estos sesgos tienden a 

tergiversar las interpretaciones de las problemáticas ambientales, mostrándolas como aisladas y 

generales (e, incluso, globales), como si fueran un hecho abstracto, sin correlativos ni referencias 

territoriales, como si las mismas sucedieran en todos lados (y en ninguno a la vez), sin “nombres”, 

sin responsables, sin poblaciones afectadas, sin otras posturas al respecto, sin derechos vulnerados.  

 

  

● ¿Reconocen alguno de estos sesgos en sus prácticas cotidianas y en los 

materiales con los cuales trabajan (diseños, libros de texto, etcétera)? 

● ¿Recuerdan experiencias alternativas de abordaje de lo ambiental en las 

que se haya visibilizado y problematizado estos sesgos desde el área de 

Ciencias Naturales? 

 

Recursos naturales  

Un concepto problemático, de uso extendido en nuestra área de enseñanza, es el de recursos 

naturales. Este concepto, que tiene una profunda raigambre en nuestra manera de pensar y de 

estudiar al ambiente, remite a una idea implícita que no sólo sitúa a los seres humanos como 

desligados del “mundo natural” (naturalismo), sino que, además, entiende a los elementos de la 



 

naturaleza de una manera instrumental, es decir, puestos al servicio del beneficio “humano” o del 

“hombre” (y, por lo tanto, susceptible de extracción y explotación). Este concepto se sustenta en 

modos colonialistas y formas capitalistas de pensar lo “existente”, como si todo fuese reducible a la 

lógica mercantilista. 

 

De acuerdo con las reflexiones de Leff (1998, 2020), la crisis ambiental vino a cuestionar el 

paradigma en el que se sustenta el actual modelo productivo, distributivo y de consumo 

dominante, que impulsó y legitimó el crecimiento económico, negando a la naturaleza su 

condición de sujeto de derecho. Este modelo hegemónico se sostiene en la sobreexplotación 

de las personas y de los bienes comunes (noción a la que referiremos más adelante), 

propiciando condiciones que le ponen precio de mercado a estos bienes, reduciéndolos a un 

signo monetario. En ese sentido, dicho modelo tiende a transformar a los territorios y sus 

comunidades en zonas de sacrificio, negando derechos y sometiendo a las grandes mayorías 

al sufrimiento ambiental (Auyero y Swistun, 2008). 

Esto tiene fundamentos también en que en la historia moderna occidental hubo una fuerte escisión 

entre sociedad y naturaleza. Por ello, se han considerado a lo largo de estos años a los sistemas 

naturales como un bien de uso (Aruj y Priotto, 2017), es decir, un elemento o recurso cuya utilidad 

satisface a las necesidades de las personas, sin contemplación de su finitud y agotamiento, 

respondiendo sólo al interés utilitario de una parte de la sociedad. 

 
“Las diferentes formas de manejo y aprovechamiento económico de los recursos 

naturales pueden generar conflictos cuando hay un predominio de una racionalidad 

económica de maximización de beneficios en el corto plazo. Estas modalidades se 

denominan extractivistas dado que priorizan la sobreexplotación y producen el 

agotamiento de recursos no renovables en tiempos humanos, ponen en peligro recursos 

renovables y degradan la calidad de los ambientes.” (Ministerio de Educación de la 

Nación, 2021, pág. 28). 

“Al conflicto por la degradación ambiental, se suma el del desigual acceso a los recursos 

ya que, cuando los recursos naturales son apropiados por los actores que concentran el 

capital, buena parte de la población queda sin posibilidades de satisfacer sus necesidades 

básicas. Asimismo, la desigual distribución de los recursos considerados estratégicos 

genera disputas en diferentes regiones del mundo por su apropiación y explotación, a la 

vez que configuran tensiones geopolíticas entre viejos y nuevos poderes hegemónicos 

(Méndez, 2006). En este sentido, el geógrafo inglés David Harvey (2005) denominó 

acumulación por desposesión al proceso mediante el cual la reproducción del capital, 

basada en la mercantilización y apropiación de la naturaleza, implica una dinámica de 

desposesión que avanza sobre bienes, personas y territorios, y se vincula con prácticas 



 

extractivistas.” (pág. 29) 

 

Enriquecer nuestras clases de Ciencias Naturales y nuestros proyectos de 
educación ambiental desde la perspectiva de la EAI  

De las acciones individuales a la construcción de alternativas colectivas 

Una de las improntas que queremos destacar de la Educación Ambiental Integral en la enseñanza de 

las Ciencias Naturales es la posibilidad de construir en nuestras aulas reflexiones y acciones en 

torno a la visibilización de las alternativas colectivas para la transformación de las problemáticas 

ambientales. Más allá de algunas posibilidades que abren acciones individuales (como las que 

citamos anteriormente), consideramos que son las acciones colectivas y comunitarias las que mayor 

impacto tienen para remediar y transformar las problemáticas ambientales.  

De esta manera, encontrar en nuestros territorios cuáles son esas problemáticas que tienen que ver 

con la comunidad en general puede redundar en considerar que no es posible una salida individual 

a las problemáticas que vivimos. Desde el acceso al agua como derecho humano, a los impactos 

asociados al uso de agrotóxicos, hasta el reconocimiento de los ambientes y los significados que le 

dan las comunidades que lo habitan, son temáticas que podemos entender como colectivas y 

territoriales. Son variadas las experiencias sociales que podemos encontrar en donde las y los 

habitantes de territorios se unen y organizan para sacar a la luz sus problemáticas, reflexionar sobre 

ellas y construir junto a otras organizaciones y colectivos, propuestas y acciones que buscan 

transformar la problemática vivida. 

 

Del naturalismo y el ecologicismo, a la perspectiva EAI 

Si bien el enfoque naturalista o ecologicista puede ofrecer oportunidades para el estudio descriptivo 

de los elementos que comúnmente denominamos “naturales” de un ambiente ( plantas, animales, 

ciertos materiales, etcétera), y para la construcción de contenidos conceptuales y de modos de 

conocer específicos del área, es necesario que dichos enfoques dialoguen y retomen la perspectiva 

de la EAI, la cual contribuye a repensar los contenidos de enseñanza y los modos de abordarlos 

desde manera integral y transversal (del mismo modo que lo hacemos con la ESI). 

 



 

 

Una posibilidad para el abordaje de la enseñanza de las Ciencias Naturales desde la 

perspectiva de la EAI tiene que ver con el desarrollo de acciones de articulación entre 

áreas, diseñando propuestas inter-areales o proyectos en los que los contenidos de las 

distintas áreas dialoguen y se nutran (por ejemplo, los de las Ciencias Naturales y los de las 

Ciencias Sociales), sin perder sus especificidades y potencialidades. Dicho esto, cabe 

realizar una advertencia: no se trataría de avanzar en una articulación entre áreas desligada 

de las realidades y contextos locales. El desafío es partir de las demandas y necesidades 

territoriales de cada jurisdicción, institución y comunidad para seleccionar contenidos y 

pensar la articulación. 

 

Del androcentrismo y eurocentrismo, a la conflictividad ambiental en clave 

interseccional 

Frente a los sesgos androcéntrico y eurocéntrico que operan reduciendo la conflictividad ambiental, 

resulta fundamental promover acciones que contribuyan a “conflictivizar” las problemáticas 

ambientales, entre otras cosas, poniendo en valor a los organismos vivos (humanos y no humanos) 

que sufren las consecuencias negativas de estas prácticas en los ambientes, dando cuenta de la 

vulneración de derechos que atañe a dichas problemáticas y visibilizando los intereses y la disputa 

por los beneficios de dichas acciones sobre el ambiente (sean estos económicos, culturales, 

políticos y sociales).  

 

 

Conflictos ambientales en la escuela y la interseccionalidad 

Solemos imaginar los conflictos ambientales principalmente en espacios rurales y 

referidos a la desaparición de biomasa o en la afectación de la vida de especies de flor y 

fauna, pero: ¿qué pasa cuando los conflictos ambientales los ubicamos en ámbitos 

urbanos? ¿Qué análisis promueve la inclusión de la interseccionalidad al momento de 

pensar un conflicto ambiental (es decir, incluyendo en nuestra lectura las cuestiones de 

clase social, género y racialización)?  

Esta invitación de Freire (2010) nos parece potente para pensar los conflictos ambientales 

desde esta perspectiva:  

"¿Por qué no aprovechar la experiencia que tienen los estudiantes al vivir en áreas de la 

ciudad descuidadas por el poder público para discutir, por ejemplo, la polución de los 

riachuelos y arroyos y los bajos niveles de bienestar de las poblaciones; los basurales y los 

riesgos que tienen para la salud de las personas? ¿Por qué no hay basurales en el corazón 

de los barrios ricos y aún en los de clase media de los centros urbanos?” (p. 30).  

“¿Por qué no discutir con los alumnos la realidad concreta a la que hay que asociar la 

materia cuyo contenido se enseña, la realidad agresiva en que la violencia es la constante 

y la convivencia de las personas es mucho mayor con la muerte que con la vida? ¿Por qué 



 

no establecer una “intimidad” necesaria entre los saberes curriculares fundamentales 

para los alumnos y la experiencia social que ellos tienen como individuos?” (pp. 31-32). 

 

 

Les proponemos acceder al material Ambiente de la Colección Derechos Humanos, 

Género y ESI en la escuela (Ministerio de Educación de la Nación, 2021), el cual invita a 

reflexionar sobre el ambiente en la escuela con el objetivo de acompañar y aportar a la 

construcción de instituciones educativas comprometidas con la educación ambiental, 

que sean garantes y promotoras de derechos. Desde un abordaje pedagógico y 

democrático, dicho material actualiza debates, recorridos teóricos y casos de estudio 

sobre problemáticas ambientales. 

 

 

Les invitamos a conocer este material en donde se sistematizan diversas experiencias 

de enseñanza de las Ciencias Naturales y Educación Ambiental en la escuela primaria. 

 

De los recursos naturales a los bienes comunes naturales 

Frente al concepto que problematizamos de los “recursos naturales”, resulta interesante abordar la 

noción de “bienes comunes naturales”, acuñada académicamente a partir de lecturas de las 

relaciones con el ambiente de diversos pueblos indígenas y comunidades afrodescendientes, 

campesinas y populares. Precisamente, el concepto de bienes comunes naturales se asocia al valor 

social de la naturaleza y es fundamental dentro del Pensamiento Ambiental Latinoamericano y la 

Educación Ambiental Integral. En particular, dicho concepto considera a la naturaleza como un 

componente del cual formamos parte: lo que para la racionalidad instrumental son recursos, para la 

perspectiva de la EAI, son bienes de uso colectivo y de acceso universal. 

El concepto de bienes comunes entiende el mundo de la vida como un bien no negociable, es decir, 

considera que la naturaleza no es una mercancía. De esta manera, apelando a lo “común” podemos 

dar cuenta que un determinado bien (o recurso) es parte de un entramado más amplio en el que 

estamos inmersos como sociedad.  

 

https://www.educ.ar/recursos/158110/ambiente
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/104986


 

 

“(…) con el concepto de comunal o comunitario hacemos referencia a la propiedad colectiva 

de los recursos combinada con la gestión y utilización privadas. […] En contraste con las 

sociedades modernas, las sociedades indígenas no han reproducido los patrones de 

diferenciación ni la separación entre dominios (políticos, económicos, culturales, etc.) […] El 

poder no está en manos del individuo ni de un grupo específico, sino de la colectividad […] el 

representante manda porque obedece” (Patzi, 2004, pp. 171, 176; ver también Patzi, 2010). 

La propuesta del sistema comunal propende por el desplazamiento progresivo de la 

economía capitalista y de la democracia liberal representativa para dar paso a formas 

comunales de economía y autogobierno, así como el establecimiento de mecanismos de 

pluralismo cultural como base para una genuina interculturalidad entre los diversos sistemas 

culturales” ” (Escobar, 2014, p- 51). 

Al ser comunes los bienes del mundo natural, son un derecho, tanto para las poblaciones en donde 

esos bienes se encuentran, como para quienes hacen uso de dichos bienes, seamos seres humanos 

u otros seres vivos. Esta perspectiva que podemos abordar en las aulas como una forma diferente 

de asumirnos con el ambiente, va en sintonía con las ideas suma qamaña (aymara) y sumak kawsay 

(quechua) y de la naturaleza como sujeto de derecho.  

 

“El sumak kawsay responde a la cosmovisión indígena, y esta es su fuente principal para 

dotarlo de contenido, lo que no implica prescindir de otros conocimientos propios de la 

filosofía occidental. Todo ejercicio de construcción del sumak kawsay debe encontrar 

acuerdos en sus principios fundamentales, uno de ellos, el respeto de la naturaleza como 

ente vivo e indispensable para la vida. Para los movimientos indígenas kechwua consiste 

en: ‘vivir en armonía con la comunidad, un respetar al vecino y a la naturaleza, es tener 

conciencia de que todo está vivo y somos parte de ese todo. Es plenitud total, en donde la 

noción del yo se transforma en nosotros’. […] Sumak significa lo que es ideal, bello, bueno, 

realización, y kawsay es vida, con referencia a una vida digna, en armonía y equilibrio con 

el universo y el ser humano. En resumen, sumak kawsay indica la plenitud de la vida” 

(Barahona y Añasco, 2020). 

 

 

La Constitución de la República del Ecuador (2008) dio un paso de gran relevancia en la 
defensa de los bienes naturales, al consagrarle derechos a la naturaleza:  

Capítulo séptimo Derechos de la naturaleza Art. 71.- La naturaleza o Pacha Mama, donde 
se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia 
y el mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos 
evolutivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrá exigir a la autoridad 
pública el cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos 
derechos se observarán los principios establecidos en la Constitución, en lo que proceda. 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/foro/article/view/1460/2328


 

El Estado incentivará a las personas naturales y jurídicas, y a los colectivos, para que 
protejan la naturaleza, y promoverá el respeto a todos los elementos que forman un 
ecosistema. 

Consideramos también que abordando el concepto de bien común natural nos alejamos de las 

miradas conservacionistas, o que plantean que no existan relaciones o intervenciones con el 

ambiente. Entendemos que este concepto transforma los ejes de discusión y debate pues no 

plantea que no hayan intervenciones, sino que se centra en que las relaciones, usos y 

aprovechamientos de estos bienes tengan en cuenta todas las formas de vida, y sean decisiones 

democráticas y comunitarias, en donde participen diversos actores sociales sin ánimo de construir 

lucros y ganancias particulares con lo que es común.  

Al trabajar en nuestras aulas la concepción de bienes comunes naturales, entendemos que 

podemos construir otro tipo de apropiación de la vida natural, puesto que propone a las y los 

estudiantes, y a nosotras/os como maestras y maestros, una vinculación directa con el ambiente 

como un espacio común, que es derecho de todas y todos, nos sitúa en el ambiente y no fuera de 

él, en nuestros territorios. Nos convoca a entendernos como parte de nuestra Casa Grande, a 

estudiarla y a respetarla.   

 

Para trabajar en el aula 

Les compartimos este recurso para abordar temáticas relacionadas con el 

agua desde una perspectiva que rescata los saberes y prácticas ancestrales, 

y reconoce la disputa por los bienes comunes naturales, desde la 

perspectiva de conflicto.  

Agua, vida y conflicto  

Sabemos que el agua es un componente físico-químico fundamental para 

el desarrollo de la vida de cualquier organismo. Por eso, consideramos al 

agua como un bien común de la naturaleza, es decir, “algo” necesario para 

todos los seres vivos. El agua es un derecho humano fundamental y a la vez 

todos los organismos tienen derecho a acceder a ella. No es solo un 

“recurso” o un componente para el uso de algunos seres humanos. Es tan 

importante que para algunas comunidades originarias de Latinoamérica, el 

agua está viva y es dadora de vida, en tanto es fundamental para todo lo 

que habita en la Tierra.  

Sin embargo, hoy día no todas las personas tienen acceso a este bien 

común natural. De ahí que en diferentes lugares se presentan conflictos 

ambientales por el agua: para que esté libre de contaminantes y poder 



 

beberla, para que pueda seguir corriendo y alimentando a otros seres 

vivos, para que llegue a todos los hogares. 

 

Les invitamos a que vean este corto animado llamado “Abuela Grillo” 
ABUELA GRILLO- Cuento Ayoreo / Bolivia. Es un cuento tradicional de la 
cultura Ayoreo en Bolivia que nos habla de la importancia del agua y 
algunos conflictos ambientales que se presentan alrededor de ella.  

 

A modo de cierre 

Sabemos bien que, a lo largo y ancho del país, maestras y maestros, estudiantes, y equipos de 

dirección y supervisión, llevamos adelante iniciativas y proyectos que dan cuenta de las temáticas 

ambientales o, particularmente, de la educación ambiental. El panorama de estas iniciativas suele 

ser variopinto pues puede incluir, tanto propuestas de enseñanza exclusivas del área de Ciencias 

Naturales, como trabajos entre áreas (Ciencias Naturales y Ciencias Sociales, por ejemplo), 

proyectos institucionales, comunitarios, estatales o de organizaciones no gubernamentales que 

concurren a las escuelas con actividades específicas.  

En este sentido, en esta clase nos propusimos pensar, junto con ustedes, algunas nociones sobre el 

ambiente que suelen aparecer en las corrientes de la educación ambiental, con especial énfasis en 

la educación ambiental integral, y que tienen un correlato en los currículos de Ciencias Naturales, 

como en nuestras propias prácticas. Asimismo, partiendo de una mirada crítica, intentamos mostrar 

que, reorientando los enfoques y miradas, es posible diseñar y desarrollar propuestas y prácticas de 

enseñanza de los contenidos curriculares del área de Ciencias Naturales desde la perspectiva de la 

EAI. 

En suma, a través de estas clases creemos que podemos como maestra y maestros, trabajar desde 

lógicas que problematicen la lógica mercantilista con la que se asumen los ambientes, y entender 

https://www.youtube.com/watch?v=5EwnrJDmi74


 

los conflictos ambientales sobre la base de la multiplicidad de actores, de saberes, vivires y sentires 

de las comunidades, pueblos y organizaciones que significan al ambiente como territorio de vida.  

Dar lugar en nuestras prácticas de enseñanza a esos saberes y a esas otras maneras de entendernos 

en relación con el mundo de la vida, potenciarán seguramente lo que podemos hacer desde las 

instituciones escolares. 

Estamos convencidos que asumir nuestras clases de Ciencias Naturales sobre el cuidado de la vida 

en todas sus formas es un camino necesario para revertir la crisis que vivimos pues aun cuando la 

transformación exceda a lo que pueda hacer la institución escolar, algo podemos hacer por darle un 

valor más alto a los territorios de vida. En definitiva, la vida es nuestra esperanza.   

 

Material de lectura y audiovisuales 

Canciani, L. y Telias, A. (2022). Educación Ambiental Integral: reflexiones teóricas para la 

construcción de un currículum complejo. En: Revista argentina de investigación educativa. (II), 4, 

135-149. Disponible aquí 

Chapon, Denis. (2010). Abuela Grillo. Corto animado. [archivo de video] Youtube, The Animation 

Workshop en Viborg, Dinamarca, por The Animation Workshop, Nicobis, Escorzo, y la Comunidad de 

Animadores Bolivianos. Disponible aquí  

Ministerio de Educación de la Nación. (2021). Ambiente. (1a ed.). Ciudad Autónoma de Buenos 

Aires: Ministerio de Educación de la Nación. Disponible aquí 

 

Bibliografía de referencia 

Aruj, Roberto y Priotto, Guillermo. (2017). Migraciones, ambiente y cambio climático. Buenos Aires: 

Ediciones Organización Internacional para las Migraciones. Disponible aquí  

Auyero, Javier y Swistun, Débora. (2008). Inflamable. Estudio del sufrimiento ambiental. Buenos 

Aires: Paidós. 

Barahona, Alexander y Añazco, Alan. (2020) La naturaleza como sujeto de derechos y su 

interpretación constitucional: interculturalidad y cosmovisión de los pueblos originarios. En: Foro, 

revista de Derecho. Disponible aquí 

https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/173
https://youtu.be/AXz4XPuB_BM
https://www.educ.ar/recursos/158110/ambiente
https://repository.iom.int/handle/20.500.11788/1879
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/foro/article/view/1460/2328#info


 

Canciani, L. y Telias, A. (2022). Educación Ambiental Integral: reflexiones teóricas para la 

construcción de un currículum complejo. En: Revista argentina de investigación educativa. (II), 4, 

135-149. Disponible aquí 

Chapon, Denis. (2010). Abuela Grillo. Corto animado. [archivo de video] Youtube, The Animation 

Workshop en Viborg, Dinamarca, por The Animation Workshop, Nicobis, Escorzo, y la Comunidad de 

Animadores Bolivianos. Disponible aquí  

Dumrauf, A. Cordero, S. y Mengascini, A. (2013) De docentes para docentes. Experiencias 

innovadoras en Ciencias Naturales en la escuela pública. Buenos Aires: Ed. El Colectivo. Disponible 

aquí 

Dumrauf, A; Iribarren, L.; Urtasun, C.; García, P. e Ibáñez, G. (2021). Clase 1: Enseñanza de las 

Ciencias Naturales y Educación Ambiental. Enseñar en escenarios diversos (Ciencias Naturales, 

ambiente y salud en el nivel primario). Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación. 

Educación ambiental en debate. (2021). T1/E16 LA Ley de Educación Ambiental Integral Nº 27621. 

Entrevista a Maria Laura Canciani. [Archivo de video]. Youtube. Disponible aquí 

Escobar, Arturo. (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y  

diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA.  

Freire, Paulo. (2010) Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra [Traducción propia]. 

Grotz, Eugx; Kohen, Micaela (2022). Clase 2: La ESI transforma los objetos de enseñanza de las 

Ciencias Naturales en el nivel primario. Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de 

las Ciencias Naturales, la ESI y la Educación Ambiental Integral. Buenos Aires: Ministerio de 

Educación de la Nación 

Leff, Enrique. (2012). Pensamiento Ambiental Latinoamericano: Patrimonio de un Saber para la 

Sustentabilidad. Revista Environmental Ethics. 34. 97-112. Disponible aquí.  

Ley Nacional Nº 27.621/21 para la implementación de la Educación Ambiental Integral. Congreso de 

la Nación. Disponible aquí 

Ministerio de Educación de la Nación. (2021). Ambiente. (1a ed.). Ciudad Autónoma de Buenos 

Aires: Ministerio de Educación de la Nación. Disponible aquí 

https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/173
https://youtu.be/AXz4XPuB_BM
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/104986
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/104986
https://www.youtube.com/watch?v=EIAxpmUu-EQ&t=1056s
https://www.researchgate.net/publication/289741693_Pensamiento_Ambiental_latinoamericano_Patrimonio_de_un_Saber_para_la_Sustentabilidad
https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto
https://www.educ.ar/recursos/158110/ambiente


 

Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología de la Nación, (2007). Cuadernos para el aula: ciencias 

naturales 4 (1a ed). - Buenos Aires: Ministerio de Educación. Disponible aquí 

Congreso de la República de Ecuador (2008). Constitución Política de la República de Ecuador. 

Disponible aquí 

Sintonía Educar (2021). La ley de Educación Ambiental Integral. Entrevista a Roberto Marengo, por 

Julio Cabrera. [Archivo de video]. YouTube. Disponible aquí 

 

  

Créditos  

Autores/as: Christian Díaz-Barrios, Julio Cabrera y Tamara Acosta. 

Cómo citar este texto:  

Díaz-Barrios, Christian; Cabrera, Julio; Acosta, Tamara. (2023). Clase 4: Los contenidos ambientales en la 
enseñanza de las Ciencias Naturales en el nivel primario y los aportes de la educación ambiental integral. 
Módulo 5: Acerca de la articulación entre la enseñanza de las Ciencias Naturales, la ESI y la Educación 
Ambiental Integral. INFoD. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

 

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL000695.pdf
https://www.oas.org/juridico/pdfs/mesicic4_ecu_const.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=hc-getmdAKw
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR



