
 

1 

  

  

Biblioteca 
Nuestra 
Escuela 
2023 

Cuadernos 
para !a 
ensenanza 

J,. 

Nuestra Escuela 
Programa Nacional de Formación Permanente 

Colección Actualizaciones Académicas 

Actualización Académica 
en Primeras Infancias 

Módulo S: Lenguajes e infancias 11 

- la educación 
nuestra bandera INFoD 

.................. o.e-

••• 
~~~~~~~' .. 

A Ministerio de Educación 

~ Argentina 



 

2 

Índice 

Presentación .............................................................................................................................................................3 

Clase 1: Entrar en el lenguaje: un largo viaje hacia la intersubjetividad .....................................................................5 

Clase 2: Formas protolingüísticas y lingüístico-corporales en las interacciones con los bebés, las niñas y los niños 

pequeños ................................................................................................................................................................ 20 

Clase 3: “Lecturar”, o cómo acompañar cada camino lector en la primera infancia ................................................. 35 

Clase 4: Los buenos acervos y las mediaciones lectoras en la educación inicial ....................................................... 48 

  



 

3 

Lenguajes e infancias II: Palabras, poética, tiempos y espacios de 

lectura en la educación inicial 
 

Presentación 

Quienes trabajamos con las primeras infancias conocemos la trascendencia que tienen las 

experiencias vinculares, especialmente las que involucran el cuerpo y el lenguaje oral/verbal y escrito 

cuando hablamos de niñas y niños de 0 a 5 años. En este módulo vamos a ocuparnos especialmente 

de las relaciones entre las primeras manifestaciones de la oralidad, el nacimiento del psiquismo y la 

experiencia de lectura literaria. En principio, les proponemos un viaje hacia el pasado, para descubrir 

la trascendencia del lenguaje verbal en nuestro camino de humanización. 

Recorreremos también las diversas formas de oralidad entre bebés y adultos, que rápidamente 

toman carácter poético, dando lugar a la “protoliteratura” como experiencia fundante de estar 

juntos, en intersubjetividad, y de ingreso a la poesía. 

Luego abordaremos la relación con los libros, para compartir y reflexionar acerca de los criterios de 

selección. La construcción de un acervo es una responsabilidad que debemos asumir las y los 

docentes, los equipos directivos, las y los bibliotecarios, es decir, todos los profesionales que 

mediamos en la relación de las niñas y los niños con los materiales de lectura. Pero para poder acercar 

libros interesantes, variados, por fuera de los estereotipos de lectura que durante muchos años se 

han impuesto a la primera infancia, es necesario realizar un análisis profundo, de manera colectiva. 

Los modos de leer son construcciones sociales; cualquiera de nosotros podría dar cuenta de la 

influencia que han tenido tanto la escolarización como la lectura y la oralidad poética en nuestra 

propia familia, sobre esos lectores, lectoras y mediadores que somos hoy. Así se inician nuestros 

caminos lectores: a partir de las primeras experiencias sociales de lectura en la escuela, en las 

familias, en el barrio, en la vida cotidiana. Así, encontraremos experiencias muy gratas, signadas por 

el juego y la experimentación, y otras tal vez menos liberadoras, en las que la lectura (y la escritura) 

ingresaron de modos más exigentes o más rígidos. Si la lectura literaria estuvo al servicio de otra 

cosa, si siempre hemos leído para obtener una moraleja, no es tan sencillo volvernos dúctiles en la 

selección y en la mediación, para facilitar la construcción de sentidos por parte de los niños y las 

niñas. Por eso, además de la selección de acervos, analizaremos mediaciones lectoras, con la finalidad 



 

4 

de aportar a cada niña y niño la mayor libertad y autonomía para interpretar, y a la vez la mayor 

riqueza de materiales para explorar, experimentar y hacer crecer sus acervos culturales. 

También son destinatarias de esta propuesta las familias, con las que compartiremos la experiencia 

de lectura en cada espacio de jardín y a través del “préstamo acompañado”. Uno de los grandes 

aportes de la experiencia de lectura en la educación inicial es que no solo se limita al ámbito de la 

sala, sino que podemos convertirla en vivencias de encuentro e intersubjetividad entre las niñas, los 

niños y sus familias. Cuando transmitimos el valor de la lectura, cuando enviamos libros en préstamo, 

con buenas mediaciones, estamos fortaleciendo el vínculo afectivo, el lenguaje, el aprendizaje de la 

lectura y la escritura en el ámbito del hogar. Cada madre y cada padre se fortalece como tal cuando 

incorpora a la crianza recursos de la oralidad poética y libros. Con cada libro llega una oportunidad 

de regazo, caricia y escucha privilegiada; y eso, en un mundo como el nuestro, resulta fundamental. 

Porque, como analizaremos en las clases, el lenguaje oral vive un tiempo de “sufrimiento”, y con su 

evaporación las niñas y los niños pequeños se encuentran en problemas. Pensar qué significan la 

experiencia de la lectura compartida, la oralidad poética y la intersubjetividad en el mundo 

contemporáneo es también una responsabilidad que asumimos en este módulo, así como el 

compromiso de pensar planificaciones que garanticen los derechos culturales de las primeras 

infancias.  



 

5 

Módulo 5: Lenguajes e infancias II 

 

Clase 1: Entrar en el lenguaje: un largo viaje hacia la 

intersubjetividad 
 
 
Consideración del poema 
No rimaré la palabra sueño 
con la palabra empeño. 
La rimaré con la palabra carne 
o con cualquier otra, que todas me convienen. 
Las palabras no nacen amarradas, 
saltan, se besan, se disuelven, 
[…]  
Son auténticas, amplias, puras, insuperables. 
 
Carlos Drummond de Andrade 

 

Presentación 
Bienvenidas y bienvenidos a esta primera clase, en la que vamos a sembrar algunas ideas, 

pensamientos, interrogantes acerca de los orígenes del lenguaje verbal, desde el punto de vista 

filogenético y también ontogenético. Cómo llegamos los seres humanos al lenguaje, cómo llegan los 

bebés, las niñas y los niños pequeños, y qué significa en nuestras vidas esa experiencia vital; qué 

aportó el emerger del lenguaje a nuestra cultura, y qué relación sostuvo y sostiene hoy con el juego, 

la corporalidad, la palabra poética, la capacidad de imaginar y la convivencia social.  

Dedicaremos lecturas, conversaciones y pensamientos a cuestiones fundamentales de la primera 

infancia, y cuando me refiero a “primera infancia” no pienso solo en los bebés, las niñas y los niños, 

sino también en sus madres, padres, diversas figuras de apego, incluidas las maestras y los maestros 

de educación inicial. Desde mi punto de vista, quienes acompañamos estos primeros tiempos de la 

vida formamos parte de la primera infancia, porque estamos incluidos en una red de sensibilidades, 

sentimientos, responsabilidades estructurantes del psiquismo y la vida completa de las niñas y los 

niños. Una madre, un padre, una abuela que cría pasan por un período especial a nivel psicológico y 

social cuando están a cargo de la crianza de niños y niñas pequeñas. Es un tiempo de fragilidad y 

demanda intensas, que necesita acompañamiento y pensamiento aportado por otras personas, a 

modo de red y sostén. Nadie puede criar solo y abastecer todas las necesidades de los más pequeños, 

menos aún en un mundo complejo y exigente como el que nos toca vivir. 



 

6 

En esta clase abordaremos también el trabajo psíquico de cada bebé y sus acompañantes para 

acceder al lenguaje, su influencia en la construcción de la intersubjetividad, y finalizaremos con 

algunos interrogantes acerca de la relación entre lenguaje y desarrollo humano en la vida 

contemporánea, o: ¿qué harían los bebés sin la interacción humana de lenguaje? Al pensar en la 

complejidad de estos tiempos, la relación con la oralidad, la mirada rostro a rostro con las niñas y los 

niños pequeños se vuelven esenciales como foco de investigación, porque en esos recursos de 

interacción afectiva se fundamentan muchos procesos de construcción psíquica y social.  

¡Avancemos entonces!, sin olvidar que esta, como todas las clases, tiene un espíritu exploratorio, es 

decir que intenta ser una invitación a preguntarnos sobre nuestras propias prácticas, a observar con 

mirada aguda lo que ocurre a nuestro alrededor, suspendiendo las certezas o las interpretaciones 

instaladas, lo que ya sabemos.  

 

1.- Al principio de la vida humana, el lenguaje 

Comenzamos con una pregunta por el origen. Sí, porque preguntarnos por nuestro devenir humano 

implica reflexionar o hacer visibles algunas dimensiones fundamentales de la experiencia, como por 

ejemplo el juego y el lenguaje. Ambos aspectos estarán muy relacionados en este curso. 

Al hacer referencia a la “vida humana”, no pienso únicamente en cada bebé que llega al mundo, sino 

que me retrotraigo a otras épocas, muy lejanas, en las que apenas estábamos dando forma a lo que 

hoy llamamos “humanidad”. 

Humberto Maturana, biólogo y filósofo chileno, ha investigado profundamente los orígenes del 

juego, el lenguaje y la crianza. Maturana sostiene que existe una profunda relación entre la “biología 

del conocer” y la “biología del amar”, y ubica el amor y el juego en la base de los procesos de 

humanización a lo largo de la historia. Pero ambos procesos, amar y jugar, evolucionaron y se 

sostuvieron gracias al surgimiento del “lenguajear”. 

¿A qué se refiere Maturana con “lenguajear”? Esta manera de convivir que nos caracteriza como 

seres humanos, dice Maturana, tiene que haber surgido evolutivamente en una familia ancestral de 

primates bípedos en una convivencia duradera sostenida por la intimidad sexual amorosa y sensual, 

y en el recolectar y compartir alimentos en el ámbito de los quehaceres domésticos. Cuando el 

tiempo de la convivencia fue encontrando el placer de estar juntos sin fines de supervivencia 



 

7 

únicamente, cuando entre las tareas básicas se fue construyendo la mirada conjunta en los pequeños 

silencios capaces de ser registrados como un tiempo diferenciado, tuvo lugar el surgimiento del 

lenguajear: “Es a este modo de convivir nuestro como personas en el lenguajear, y que nos caracteriza 

como seres humanos, a lo que nos referimos al hablar de cultura: lo humano surge en el lenguajear 

como el modo de vivir y convivir que nos caracteriza” (Maturana y Ávila, 2006). 

Observemos que “lenguajear” no es lo mismo que hablar, es un verbo de transición, de exploración, 

de ensayo e invención. Estamos en el tiempo de la invención del lenguaje y sus consecuencias 

enormes para la vida psíquica, lúdica y social que involucra a todos los humanos, y en especial a la 

primera infancia. 

Algo más colaboró con la fijación del lenguaje a través del lenguajear: la aparición del fuego. Con la 

posibilidad de cocinar los alimentos, aumentó la energía calórica de los seres humanos, y ¿saben en 

qué la invirtieron nuestros antepasados? En la gran estrategia de humanización, a largo plazo: la 

crianza cooperativa para el desarrollo de infancias más largas y cerebros más grandes, conquistando 

habilidades sociales cada vez más sofisticadas (Behncke, 2022). El fuego también dio lugar al 

encuentro alrededor de su calor protector, comenzamos a sentarnos en ronda, a observarnos, a 

reconocer las presencias de los otros, en forma detenida, y eso tuvo consecuencias en el lenguaje, 

en la necesidad de contar historias. El antropólogo Ragnar Behncke escribe al respecto: “Este círculo 

virtuoso, centrado en el goce del vínculo, dio paso a la siguiente gran revolución de la colaboración 

humana: el lenguaje hablado, y con ello el poder de la imaginación colectiva” (Behncke, 2022).  

Me interesa detenemos en esta relación entre crianza más sofisticada, basada en el descubrimiento 

del vínculo amoroso y su potencia, el lenguaje y la imaginación colectiva, lo cual implica también un 

descubrimiento de la noción de tiempo, un tiempo no solo regido por la urgencia de la supervivencia, 

sino por la convivencia y sus efectos afectivos, por la narración. El tiempo de la narración permite 

evocar, es decir, sostener vivo el pasado. Permite imaginar y elaborar ideas. 

 

Vuelvo a Ragnar Behncke, cuando escribe: 

La capacidad de conectar la mirada en un referente común es la clave de la colaboración, pues actuar 

colectivamente requiere sintonizar la intención y acción con otros de una manera muy sofisticada. La parte 

blanca de nuestros ojos no la tiene ningún animal y evolucionó en los primeros humanos justamente para 



 

8 

ayudarnos leer la intención del otro y conectar nuestra miradas en un objetivo común. Así también, surgen las 

señas y gestos con las manos que nos ayudan a indicar referentes comunes donde sincronizamos nuestra 

atención, dando paso a un foco común donde nos coordinamos para resolver colectivamente un desafío. 

(Behncke, 2022). 

La mirada conjunta se convierte en otro eslabón imprescindible en el camino hacia el lenguaje verbal. 

El lenguaje es en primer lugar un sistema de señas y gestos que nos permiten concentrarnos en un 

mismo objeto, situación, espacio. Este proceso no solo fue fundamental a nivel filogenético, sino que 

es el que reproducen todos los bebés en su acercamiento al mundo de la cultura, a la 

intersubjetividad y al lenguaje verbal. (Y es también el proceso que empleamos para la lectura 

compartida de libros). 

Tenemos hasta aquí dos elementos muy importantes en la evolución humana: el lenguajear y la 

mirada compartida. Es necesario detenernos en algo más: el lenguaje corporal y las interrelaciones 

con los demás elementos evolutivos. 

 

Volvemos a Humberto Maturana, quien señala: 

Los ritmos corporales, y el fluir de las configuraciones de coordinaciones sensomotrices en el estrecho 

contacto corporal que se da entre una madre y un niño, son la base desde donde surge la conciencia 

humana […]. Después de la íntima relación en el útero entre el bebé que crece y la madre, el proceso 

epigénico temprano más importante para el desarrollo de la conciencia humana tiene lugar en la 

musicalidad elemental de los ritmos corporales vibratorios y sonoros de la relación materno-infantil; 

mientras ésta da de mamar, acaricia, mece, habla, arrulla y acuna al recién nacido. (Maturana y Verden-

Zöller, 2007). 

 

● Observemos esta interrelación: el estrecho contacto corporal, los ritmos corporales 

compartidos y el surgimiento de la conciencia humana. Y observemos también las acciones 

básicas concretas que dan lugar a estas experiencias. Podríamos pensarlas como acciones de 

supervivencia psicológica, que dan lugar al aprendizaje del lenguaje y al surgimiento del 

psiquismo como vida emocional propia y compartida con los otros. Tener conciencia humana 

es poder estar en estados mentales compartidos con los otros, es el principio de la 

intersubjetividad, a la que nos dedicaremos un poco más adelante en esta clase. 



 

9 

 

 

Cuerpo (movimiento y ritmo compartido), lenguaje verbal y mirada conjunta se 

convierten en un trinomio indispensable en el devenir de la crianza, tanto desde 

nuestra historia filogenética como desde el desarrollo ontogenético de cada niña y niño 

en nuestros tiempos actuales. 

 

Podríamos decir, siguiendo a los autores de referencia que nos acompañan en esta clase, que el 

lenguaje emerge, en principio, entremezclado con otras prácticas afectivas; que deriva de la relación 

humana de juego y tiempo compartido. Pero ¿qué ocurre cuando este trinomio del que hablamos no 

se concreta?, ¿qué consecuencias tiene para la vida del bebé? Esto nos suman Maturana y Verden-

Zöller: 

El bebé humano encuentra a la madre en el juego antes de comenzar a vivir en el lenguaje. […] Si la 

madre no se encuentra con el bebé en el juego, ya sea debido a sus expectativas, deseos, aspiraciones, 

o ilusiones, o a que su mirada y la del bebé, o sus respectivas orientaciones en la acción, no se 

encuentran, la biología del bebé es negada o no es confirmada en el flujo de su crecimiento y 

transformación corporal como bebé humano en interacciones humanas. Si esta negación del bebé ocurre 

sólo ocasionalmente, ninguna dificultad fundamental surge en su crecimiento como niño o niña, pero si 

el desencuentro entre bebé y madre se torna sistemático, se perjudica el crecimiento del bebé y surge 

un niño o niña con alteraciones fisiológicas y psíquicas en vez de uno normal (Maturana y Verden-Zöller, 

2007) 

Si bien los autores se refieren a la madre biológica o a la madre que cría, nosotros hacemos extensiva 

esta reflexión a todas las personas que cumplen tarea de crianza temprana: la madre, el padre, la 

maestra, el maestro, la abuela, cualquier cuidador afectivizado con el niño o la niña. Llamamos 

“función maternante” a esa tarea de crianza que describen Maturana y Verden-Zöller; y es 

importante destacar que no se trata de una función privativa de la madre biológica, ni de la condición 

femenina, sino que es una tarea profundamente humana y protectora, que puede ser desarrollada 

por cualquier figura de apego. Cuando en el jardín maternal, en un centro infantil, en el jardín de 

infantes las maestras y los maestros, las cuidadoras y los cuidadores comunitarios juegan, cantan, 

leen, mecen, observan y abrigan el tiempo compartido con los bebés con su lenguaje y su presencia, 



 

10 

están viviendo en el juego y afirmando la biología y el psiquismo de cada bebé, su crecimiento. Si los 

ignoráramos, si la compañía fuera indiscriminada y no buscáramos responder al ritmo propio de cada 

uno, si no tuviéramos disponibilidad para el juego y el lenguaje y solo atendiéramos necesidades 

básicas de alimentación, sueño o higiene, con la frecuencia de esas formas de estar generaríamos 

riesgos para el crecimiento y el desarrollo humano. 

 

 

Leamos con atención este párrafo, y conservémoslo para más adelante. Vamos a 

ponerlo en relación con las prácticas más habituales de crianza (recordemos que para 

nosotros “la madre” hace referencia a cualquier figura de apego responsable del niño o la 

niña): 

La emoción que constituye la coexistencia social es el amor […] y nosotros, los seres 

humanos, nos hacemos seres sociales desde nuestra infancia temprana en la 

intimidad de la coexistencia social con nuestras madres. Así, el niño que no vive su 

infancia temprana en una relación de total confianza y aceptación en un encuentro 

corporal íntimo con su madre, no se desarrolla propiamente como un ser social bien 

integrado. (Maturana y Verden-Zöller, 2007) 

 

La inmadurez inicial 

Los bebés humanos nacen inmaduros para la vida psíquica y física, durante un largo tiempo dependen 

de sus figuras afectivas, y eso tiene que ver con los procesos evolutivos, es parte de nuestra 

filogénesis. A partir del momento en que los que hoy somos humanos comenzamos a erguirnos, 

desde que llegamos a la bipedestación, la cadera se redujo y el canal de parto también. Como 

consecuencia de este cambio biológico, el bebé humano nace “antes de tiempo”, inmaduro para 

autoabastecerse.  

A diferencia de un bebé chimpancé, por ejemplo, que corresponde a los mamíferos más 

evolucionados, no puede resolver en unos pocos días aprender a caminar, seguir a su madre, 

interactuar y comenzar a buscarse la comida. Un bebé humano, para llegar a nacer con las 

capacidades autosuficientes de supervivencia con que nace un chimpancé, tendría que estar 21 

meses en gestación, y nacer con aproximadamente 21 kilos, algo imposible para cualquier proceso 



 

11 

de gestación humana tal como los conocemos. Gran parte del crecimiento del cerebro ocurre fuera 

del vientre materno (Dehaene, 2019). A los 4 años el cerebro del bebé humano se triplica con 

respecto al nacimiento, y esta aparente “desventaja”, que es nacer con un cerebro inmaduro, en 

realidad trae aparejada una gran riqueza al desarrollo: la flexibilidad. El cerebro en crecimiento es 

flexible, por eso tiene ideas, creatividad, construye experiencias. Se va delineando en función del 

ambiente y las experiencias que un niño o niña vivencia. El pediatra y neurólogo Roberto Frenquelli 

señala que el cerebro es un órgano afectivo-dependiente, si no hay interacciones humanas amorosas 

y pertinentes el cerebro no puede crecer (Frenquelli, 2005).  

Podríamos decir que las interacciones humanas funcionan como una placenta exterior que da 

continuidad a la vida intrauterina una vez que un bebé está fuera del útero. Ponemos el acento en 

esta característica porque nuestro trabajo de acompañamiento a las primerísimas infancias está 

apuntalado en las interacciones afectivas, y todas las prácticas que describiremos y analizaremos en 

este curso buscan, a través del lenguaje, las palabras poéticas, el juego y la lectura literaria, construir 

ese magma de experiencia humana que ayude al crecimiento en un sentido pleno, creativo y social. 

 

Volvamos a la prematurez inicial: a pesar de la indefensión física, los bebés humanos son socialmente 

precoces, traen una serie de capacidades que los predisponen a la búsqueda del adulto, se sienten 

especialmente atraídos por los estímulos de juego, caricias, palabras y tienen la posibilidad biológica 

de aprender a gran velocidad, pero –como ya señalamos- sin la presencia amorosa de quienes los 

reciben y cobijan esas posibilidades vitales no llegan a desplegarse (recordemos la reflexión anterior 

de Humberto Maturana, además de lo que nos aporta el doctor Frenquelli). 

Y aquí comienzan a tejerse las redes de sentido entre la biología y el amor. Podríamos decir que la 

supervivencia del bebé depende del amor que recibe al llegar y durante un largo tiempo. Así, a mayor 

estímulo de lenguaje, de juego, corporalidad y atención conjunta, más responden las niñas y los niños 

a ese “modelo pedagógico” (Dehaene, 2019) que los seres humanos traemos dentro de nosotros al 

nacer, como una predisposición al aprendizaje y a la interacción, con una exquisita escucha hacia lo 

que el adulto propone. 

 

 

2.- El lenguaje en la construcción psíquica 



 

12 

Veamos ahora qué ocurre con cada bebé, en relación con el lenguaje que recibe y su propia 

construcción psíquica, o para qué les sirve la experiencia de lenguaje a los bebés desde el punto de 

vista psicológico y cognitivo. 

 

 

Una de las primeras manifestaciones culturales que reciben los bebés en estado de 

gestación es la voz de su madre, con sus palabras, su ritmo, su timbre, sus movimientos 

asociados, sus matices singulares. Alrededor del 4° mes de gestación los bebés en el 

útero comienzan a diferenciar la voz de su madre de los otros sonidos que provienen del 

afuera. Este registro sonoro-cultural es a la vez la primera experiencia de continuidad 

entre lo que viven durante la gestación y la salida al mundo exterior. Frente a la 

enorme fragilidad de esos primeros tiempos, donde todo lo que lo rodea es misterio, el 

bebé cuenta con un elemento indiscutiblemente humano que puede reconocer; y es en 

esa voz donde se apuntalará gran parte de la experiencia psíquica, es decir el 

reconocimiento de vivencias interiores, de nociones de espacio y tiempo, el emerger de 

la simbolización, todo ello asociado al lenguaje y al yo corporal. Para los bebés lo 

sonoro es portador de importantísima información de supervivencia, y también de 

música y poesía. Sabemos que las niñas y los niños muy pequeños aún no comprenden 

el sentido de todas las palabras, pero sabemos también que hay ritmos, expresiones, 

musicalidades, formas del decir que inmediatamente son percibidos y el niño y la niña 

muestran una respuesta hacia ello. Ese bagaje de gestos humanos con que los 

recibimos, cuando está cargado de sensibilidad, constituye un “baño sonoro” (Anzieu, 

1993). El baño sonoro funciona como una envoltura que sostiene mental y físicamente 

a través del lenguaje, de un interés recíproco, del juego, de una empatía fundada en la 

afectividad. La madre, el padre, las y los educadores, vivenciando esa envoltura sonora, 

ayudándole al niño y a la niña a registrarla, acarician, protegen, mentalizan los 

estímulos indiscriminados del medio, ofrecen información sobre el mundo, les ayudan a 

organizarse, es decir que los introducen en el camino del pensamiento.  

(López, 2017) 

 

Envoltura sonora y desarrollo psíquico 



 

13 

El concepto de “envoltura sonora” fue elaborado por Didier Anzieu junto a otros investigadores, y 

resulta sumamente nutritivo para imaginar las relaciones entre el lenguaje, la musicalidad inicial (el 

primer lenguaje hacia los bebés suele ser pura melodía) y el acompañamiento amoroso hacia las 

niñas y los niños pequeños. Para que exista envoltura sonora debe haber antes un “vivenciar sonoro”. 

¿A qué nos referimos con esta expresión? En el vivenciar sonoro se incluye toda la experiencia sonora 

cotidiana, con las sensaciones, percepciones, emociones, interpretaciones que vienen asociadas a 

ella, en una densidad que no siempre encuentra las palabras adecuadas para decirla, pero que 

requiere de ciertas condiciones para contar con la capacidad de convertirse en envoltura: “Para que 

exista envoltura sonora será necesario que ese vivenciar sonoro se haya apuntalado en una 

experiencia táctil y visual y en una elaboración mental ligada a la afectividad”, señala Anzieu (1993). 

El baño sonoro y la consecuente envoltura sonora nacen, por lo tanto, si el adulto está ligado 

afectivamente al niño o a la niña, si es capaz de alojarle con sus sonidos, sus silencios y sus 

incertidumbres, en una relación de lenguaje y corporalidad. Podríamos hablar de caricias de palabras 

y de caricias corporales. La madre, el padre, la maestra que arrastra amorosamente sus manos por 

el cuerpo del bebé y agrega a ese masaje un balbuceo correspondido o una pequeña canción está 

realizando un gran trabajo de envoltura psíquica, mediado por el lenguaje, la musicalidad, el tono de 

su voz, la presión de sus manos, la tersura de su piel, su aroma, su mirada (López, 2017).  

 

3.- Entrar en el lenguaje para expandir la intersubjetividad 

Las ideas que hemos compartido hasta aquí nos muestran que el concepto de lenguaje que 

proponemos es amplio y está tejido con variados materiales. Llegar al lenguaje verbal implica pasar 

por el canto, las caricias, los murmullos, la observación, las diversas formas del amor, las 

interacciones humanas.  

En esas interacciones, las y los bebés comienzan a construir una de las capacidades humanas más 

importantes: la intersubjetividad. 

 

 

¿De qué hablamos cuando hablamos de intersubjetividad? 



 

14 

Nos referimos a la capacidad de estar en estados mentales compartidos con otras 

personas. 

 

Uno de los primeros investigadores que estudió la construcción de la intersubjetividad en los seres 

humanos fue Colwyn Trevarthen. Con sus investigaciones dio inicio a un riquísimo camino para 

identificar de qué modos las niñas y los niños pequeños se vuelven capaces de sincronizar estados 

mentales subjetivos, de modo de compartir con otros los propósitos, intereses y sentimientos 

(Trevarthen, 2011). Trevarthen destaca en ese trabajo interno las “narrativas de expresión” que los 

bebés detectan en el intercambio con los adultos, si éstos son generosos y receptivos en la 

interacción.  

Aprender a “leer” los sentimientos e intenciones de los demás, aprender a leer lo que producen sus 

acciones, sus demandas, sus llantos, sus llamados al juego son tareas fundamentales en la primera 

infancia. Pero para aprenderlo, es decir, para entrar en la intersubjetividad, es necesario encontrarse 

con adultos responsivos y atentos. 

Cuanto mayor es la atención de mirada conjunta, de lenguaje otorgado, de escucha por parte del 

adulto maternante, más signos tiene el niño o niña pequeña para entrenarse en esto de “leer 

mentes” y compartir estados emocionales. 

Podríamos decir que una de las cualidades del entorno de crianza que todo bebé necesita es la 

disponibilidad de los adultos maternantes a la intersubjetividad.  

 

 

Traduzcamos esta idea a la vida práctica en el jardín maternal, que también es 

un entorno de crianza, y que puede ser especialmente rico para las niñas, los 

niños y sus familiares cuando hablamos de intersubjetividad: 

● La maestra o el maestro están muy atentos a los llamados de las y los 

bebés, no desoyen ningún llanto ni interpretan aceleradamente; se 

acercan y tratan de “leer” qué demanda cada bebé con sus emisiones 

sonoras, sus movimientos, sus gestos. 



 

15 

● La maestra o el maestro cantan, se acuestan en el piso a la altura de las y 

los bebés, siguen el juego de cada una y cada uno, no imponen ritmos. 

● Si el gorjeo de un bebé se sostiene y crece en tonalidad y ritmo, lo imitan, 

le dan al juego tanto tiempo como el bebé sostiene. 

● La maestra o el maestro leen libros con las niñas y los niños, les escuchan, 

siguen la conversación, no imponen sus pensamientos, sino que conversan 

y buscan combinar puntos de vista. 

● La maestra o el maestro acompañan al sueño con ternura, con una nana y 

meciéndola a una beba que no se duerme con facilidad y llora bastante 

hasta conciliar el sueño, nunca la dejan sola frente a sus temores. 

● La maestra o el maestro favorecen que las niñas y los niños realicen juego 

simbólico y facilitan que la trama sea desarrollada por ellos y ellas, no 

imponen un guion (los temas de juego son de los niños y niñas, no de la 

unidad didáctica). 

● La maestra o el maestro acompañan a un niño que está muy enojado y 

mordió a un amigo, le ayudan a calmarse, le preguntan qué le pasó, por 

qué se enojó tanto, le ayudan a comprender sus sentimientos, no lo 

censuran. 

Estos son solo algunos ejemplos de circunstancias en las que se pone en juego 

la intersubjetividad en nuestros espacios de trabajo. 

 

 

 

4.-Lenguaje y desarrollo humano en el mundo contemporáneo, o: ¿qué 

harían los bebés sin la interacción humana de lenguaje? 

Llegamos al tramo final de esta clase, con una pregunta casi ineludible: si estas son las condiciones 

intersubjetivas necesarias para un buen desarrollo del lenguaje, que es a la vez desarrollo psíquico, 

corporal, social, es decir, desarrollo integral, ¿cómo se construyen esas interacciones en el mundo 



 

16 

contemporáneo, que tanto tiene de agitado y exigente para los vínculos humanos, más aún para las 

crianzas tempranas? 

Para iniciar el desarrollo de este tema, que guiará todo nuestro curso, les proponemos ver el siguiente 

video, hasta el minuto 50’: 

 

 

López, María Emilia. Clase magistral: “Aventuras y desventuras en la relación entre 

oralidad, poética y crianza”. Seminario SELAC: “Mediación de lecturas e identidades 

en la primera infancia”. Ibby Latinoamérica. Chile, septiembre de 2021. 

 

Enlace: https://www.youtube.com/watch?v=cDlXaM5aLP8 

 

Aquí encontrarán varias reflexiones en diálogo con lo que hemos trabajado, y también algunos 

contenidos que anticipan la clase 2, (allí los desarrollaremos más a fondo). 

 

Nos despedimos 

A sabiendas de que el material de esta clase es abundante, les sugerimos hacer una lectura atenta, 

subrayar, volver a ver el video las veces que crean necesario. En función de sus inquietudes iremos 

complementando la bibliografía del curso. Y, sobre todo, recuerden que estamos en un proceso de 

https://www.youtube.com/watch?v=cDlXaM5aLP8


 

17 

pensamiento, que cada clase retomará propuestas de las anteriores, y juntas/juntos iremos 

definiendo ideas y analizando nuestros modos de trabajo. 

¡Buena lectura, ojalá disfruten del video, y nos vemos en la clase 2! 

  



 

18 

Bibliografía de referencia 

1.- Anzieu, Didier et. al. (1993). Las envolturas psíquicas. Buenos Aires: Amorrortu.  

2.- Behncke, Ragnar (2022). La evolución del aprendizaje. Fundamentos biológicos para reimaginar la 

escuela. Chile: Fundación La Fuente. 

3.- Dehaene, Stanislas (2019). ¿Cómo aprendemos? Los cuatro pilares con los que la educación 

puede potenciar los talentos de nuestro cerebro. Buenos Aires: Siglo XII. 

4.- Frenquelli, Roberto (2005). Los primeros años de vida. Perspectivas en desarrollo temprano. 

Rosario:  Homo Sapiens. 

5.- En video: López, María Emilia. Clase magistral: “Aventuras y desventuras en la relación entre 

oralidad, poética y crianza”. Seminario SELAC: “Mediación de lecturas e identidades en la primera 

infancia”. Ibby Latinoamérica. Chile, septiembre de 2021. https://www.youtube.com/ 

watch?v=cDlXaM5aLP8  

6.- López, María Emilia et. al. (2017) “Música, lenguaje y afectividad: un trinomio básico en la vida de 

los niños de 0 a 3 años”. Revista AULA de infantil Nº92. Barcelona: Editorial Grao. Noviembre de 2017 

7.- Maturana, Humberto y Paz Dávila, Ximena. (2006). “Desde la matriz biológica de la existencia 

humana”. Revista Prelac. Proyecto regional de educación para América latina y el Caribe. N.°2. 

febrero de 2006. Santiago de Chile. 

8.- Maturana, Humberto y Verden-Zöller, Gerda (2007). Amor y juego. Fundamentos olvidados de lo 

humano. Del patriarcado a la democracia. Santiago de Chile: Comunicaciones Noreste. 

9.- Trevarthen, Colwyn (2011). “La Psicobiología Intersubjetiva del Significado Humano: El 

Aprendizaje de la Cultura Depende del Interés en el Trabajo Práctico Cooperativo y del Cariño por el 

Gozoso Arte de la Buena Compañía”. Clínica e Investigación Relacional, 5 (1): 17-33. [ISSN 1988-2939] 

Disponible en: 

http://www.psicoterapiarelacional.es/CeIRREVISTAOnline/Volumen51Febrero2011/tabid/761/Defa

ult.aspx  

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=cDlXaM5aLP8
https://www.youtube.com/watch?v=cDlXaM5aLP8
http://www.psicoterapiarelacional.es/CeIRREVISTAOnline/Volumen51Febrero2011/tabid/761/Default.aspx
http://www.psicoterapiarelacional.es/CeIRREVISTAOnline/Volumen51Febrero2011/tabid/761/Default.aspx


 

19 

Créditos 

Autores: María Emilia López 

 

Cómo citar este texto:  

López, María Emilia (2023). Clase Nro. 1: Entrar en el lenguaje: un largo viaje hacia la intersubjetividad. 
Lenguajes e infancias II: Palabras, poética, tiempos y espacios de lectura en la educación inicial. Buenos Aires: 
Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

20 

Módulo 5: Lenguajes e infancias II 

 

Clase 2: Formas protolingüísticas y lingüístico-corporales 

en las interacciones con los bebés, las niñas y los niños 

pequeños 
 

“Preparo el desayuno en la cocina y me lo tomo con una mano mientras la sujeto con el otro brazo. Parece 

contenta mientras bailamos el vals del armario a la mesa. Leo el periódico. […] Ha empezado a dolerme el 

brazo con el que la sujeto, pero las consecuencias de cambiarla podrían ser devastadoras. Veo que es hora de 

darle el pecho. Ahora que he abandonado la estrategia de calmarla así, tengo reparos en reintroducirla. A 

pesar de todo, sé que en algún momento tendrá hambre y llorará. […] Me puede la idea de tomar algún tipo 

de iniciativa, de actuar como una madre y no como una unidad de emergencia”. 

Rachel Cusk  

 

Presentación 

Bienvenidas y bienvenidos a la clase 2. Las y los recibimos con un párrafo de un hermoso libro de 

Rachel Cusk, sobre sus primeras experiencias en ese arduo camino de convertirse en madre. ¿Y por 

qué comenzar con esta referencia, precisamente acerca de cómo actuar como una madre y no como 

una “unidad de emergencia”? Porque nos permite ponernos a tono con las necesidades básicas de 

los bebés, las niñas y los niños pequeños, con sus urgencias de organización psíquica, y a partir de 

ello continuar pensando qué aporta el lenguaje, la lectura, la poesía, la voz amorosa a sus vidas. En 

el video que les propusimos para la clase anterior, se describían algunas preguntas y sensaciones de 

desconcierto que pueden resultar caóticas para quienes maternan, pero también aparecían las 

acciones de la maestra, que traían calma, conocimiento, ideas a partir de las cuales comenzar a 

fortalecer el vínculo con las hijas e hijos pequeños. Esas acciones están sostenidas fundamentalmente 

en el lenguaje, en la mirada conjunta, en la intersubjetividad. 

Para profundizar en estas mediaciones que realiza la maestra, vamos a analizar diversas formas del 

lenguaje poético que están ancladas en los intercambios lúdicos cotidianos, con ánimo de que cada 

una/o de ustedes pueda reflexionar sobre sus propias prácticas, incorporar nuevos conocimientos y 

acompañar a las niñas, los niños y sus familias en el camino hacia la fantasía, hacia relaciones más 

afectivizadas, enriqueciendo las posibilidades culturales cotidianas.   



 

21 

 

1.- El descubrimiento del maternés  

Hace unos cuantos años diversos autores que han estudiado la llegada al lenguaje en los niños y niñas 

pequeños plantearon esta nominación, que resulta tan acertada para pensar la relación entre el 

emerger de lo poético, el vínculo y el lenguaje oral. Entre ellos, ubicamos a las investigadoras Kyra 

Karmiloff y Annette Karmiloff-Smith, quienes expresan:  

 

La adquisición del lenguaje es un largo viaje que empieza en el fluido mundo del útero y continúa a través 

de la infancia, la adolescencia e, incluso, después. Durante este largo periodo de adquisición, el aprendiz 

se enfrenta a un extenso conjunto de desafíos. Desde los torpes intentos del bebé para hacer que el 

sistema articulatorio de su boca, garganta y laringe produzcan los sonidos específicos de su lengua 

materna, hasta las complejidades muy posteriores de la producción y comprensión de largas 

narraciones, las capacidades lingüísticas del niño o la niña sufren numerosos cambios. (Karmiloff y 

Karmiloff-Smith, 2005) 

 

En ese viaje tan intenso, en el que los bebés, a partir de la interacción con sus figuras de apego, 

recuperan la prosodia de su lengua materna, infieren las estructuras sintácticas y la complejidad que 

da forma a nuestra dialogía verbal, una de las modalidades de interacción poética que ofrecen los 

adultos es el maternés. Denominamos de esta manera a esos juegos de lenguaje, cargados de 

musicalidad, repeticiones, ritmos, que poco tienen que ver con el significado, pero que conllevan la 

función básica e importantísima de captar la atención del bebé, para producir el encuentro y la 

construcción de sentidos compartidos. 

Por lo general, los adultos que estamos bien relacionados con un bebé producimos maternés, es algo 

intuitivo, espontáneo, que –como decíamos en el video de la clase anterior– nos predispone y 

predispone al bebé a la intersubjetividad. “Mi chiquitín pin pin”, “pupupú”, “cuchi cuchi” y tantas 

otras formas protopoéticas lejos están del ridículo. Son estructuras muy potentes y necesarias. 

Leemos en el Programa de Educación Inicial Un buen comienzo, de la Secretaría de Educación Pública 

de México, dedicado a niñas y niños de 0 a 3 años: 

El maternés se refiere no al habla del bebé sino a las formas inconscientes que el adulto produce tratando 

de sintonizar con el niño, tiene características prosódicas y de contenido que se diferencian del habla 

dirigida al adulto o al niño más grande. 



 

22 

Se acentúan las pausas dentro de las palabras, se prolongan las entonaciones, se utilizan muchas 

repeticiones y diversas formas de llamar la atención del niño. Se podría decir que el objetivo fundamental 

es llamar su atención y sostenerse con él en situación comunicativa. (2017) 

Nos quedamos un momento en la situación comunicativa, que no es algo dado para el sujeto 

humano, sino que se construye a partir de la disponibilidad comunicacional del bebé y, sobre todo, 

de los otros que lo acompañan. Jerome Bruner también trabajó sobre esta idea en sus estudios sobre 

el habla del niño. Este investigador pone el foco en los formatos de juego de interacción entre el 

adulto y el bebé, y en la enorme influencia que estos tienen para el aprendizaje del lenguaje verbal: 

“La adquisición del lenguaje comienza antes de que el niño exprese su primer habla léxico-gramatical. 

Comienza cuando la madre y el niño crean una estructura predecible de acción recíproca que puede 

servir como un microcosmos para comunicarse y para constituir una realidad compartida” (Bruner, 

1986). 

¿Y con qué se llena esa estructura predecible de acción recíproca? Por lo general, con juego, que es 

lo que nos permite sostener un tiempo en común con los bebés.  

Volvemos a Bruner, cuando se refiere al juego del “cucú” o juego de las escondidas, que tantas veces 

llevamos a cabo. Dice Bruner:  

La estructura profunda del “cucú” es la desaparición y la reaparición controlada de un objeto o de una 

persona. La estructura superficial puede ser construida con el uso de pantallas, vestidos o chucherías, 

variando el tiempo y la acción entre la desaparición y la aparición, variando los enunciados [verbales] 

que se usan, variando quién o qué se va a hacer desaparecer, etcétera. La idealización, en efecto, hace 

que el formato sea casi “tipo-lenguaje”. Estos juegos también incluyen otro rasgo del lenguaje: la 

asignación de papeles intercambiables en los turnos de diálogo. […] El significado o valor señalizado de 

cada acto o enunciado en el juego depende de dónde sucede y quién lo hace. Así, el juego es una 

protoconversación. (1986) 

Enlazamos aquí dos formas de protoconversación: la del maternés, basada en lo espontáneo de la 

oralidad, que no tiene estructura previsible, que está hecha de pura poesía sonora y de gestualidad, 

y la del juego más estructurado, hecho de acciones físicas y verbalización, que potencia otros 

atributos del lenguaje, como la cuestión de los turnos de habla y la asignación de significados 

compartidos. Ambas formas piden del adulto disponibilidad lúdica, invención; la primera tiende al 



 

23 

devenir poético en sí mismo, la segunda al significado compartido, pero sin dudas ambas ponen de 

manifiesto que el lenguaje es en principio un juego. 

Retornando al video de la clase anterior, allí nos preguntábamos si esta “intuición” adulta que parece 

gobernar la interacción sigue siendo tal, o hasta dónde los adultos contemporáneos estamos 

preparados para responder intuitivamente a la demanda de lenguaje oral de los niños y niñas 

pequeñas. Es muy probable que estemos de acuerdo en la necesidad de hacer visible esta 

característica del vínculo temprano, a la que podríamos llamar “reciprocidad lúdico-poética” (López, 

2023). Este es un dato para revisar qué dicen nuestras planificaciones, hasta dónde están 

garantizados estos intercambios, y en el caso de quienes trabajan desde la supervisión o la dirección, 

generar preguntas acerca de cómo acompañar su emerger en las salas y en los hogares de todas las 

niñas y niños. Tenemos por delante un gran desafío con las familias, ayudando a observar a sus hijos 

e hijas, a valorar los espacios íntimos de intercambio, a poner en foco la oralidad y la mirada conjunta.   

 

2.- Los “entonamientos afectivos” 

Revisaremos ahora otra forma de protoconversación, en la que el cuerpo y la gestualidad tienen 

especial relevancia. El concepto de “entonamiento afectivo” fue acuñado por Daniel Stern, psicólogo 

especializado en la primera infancia y sobre todo en la relación madre/padre/bebé. Stern ubica en el 

centro de sus investigaciones la construcción del “sentido del sí-mismo”. Y, ¿a qué se refiere con ese 

término?:  

Por sentido entiendo una simple percatación (no autorreflexiva). Por “del sí mismo” entiendo un patrón 

constante de la percatación […] Es la experiencia subjetiva organizadora de todo lo que más tarde será 

designado verbalmente como el “sí-mismo”. Esta experiencia subjetiva organizadora es el equivalente 

preverbal, existencial, del sí mismo objetivable, autorreflexivo, verbalizable. (Stern, 1994) 

Hablamos de la construcción del sentido del sí mismo, otra vez del camino psíquico para llegar a 

sentir que tenemos una mente, que somos una unidad, y que esa mente puede estar en relación con 

otras. Lo interesante es que ese largo y profundo proceso no se hace únicamente con palabras, sino 

con la gran cantidad de sensaciones, percepciones, encuentros multimodales que las niñas y niños 

pequeños tienen con sus figuras de apego, familiares o en la educación inicial. Los sentidos del sí 



 

24 

mismo a los que se refiere Stern hablan de la cohesión física, de la afectividad, de la continuidad, 

hasta llegar a la intersubjetividad y a la posibilidad de transmitir significado por el lenguaje verbal. 

Veamos ahora qué es un entonamiento afectivo. Se trata de intercambios entre los adultos y los 

bebés o los niños y niñas muy pequeños, en los que se pone en juego en primer lugar la imitación, 

pero no solo eso. Stern diferencia los juegos de imitación de los entonamientos afectivos, porque en 

estos últimos el adulto recupera algo de lo que hace o dice el bebé, y lo complejiza. A su vez, el bebé 

recupera lo que dice el adulto y lo repite o lo complejiza. Ese “decir” suele estar hecho de 

vocalizaciones, ruiditos, y de gestos y movimientos, por eso decíamos que el cuerpo tiene mucho 

protagonismo en estas formas de protoconversación. El bebé está frente a frente con la maestra, 

gorjea, la maestra lo imita y sube un tono, el bebé responde y sacude sus manitos, la maestra sacude 

sus manos también, repiten ese pequeño esquema, luego la maestra sacude la cabeza, y el bebé la 

imita. Esta escena es “multimodal”, porque están en juego diversas modalidades de interacción: lo 

sonoro, la verbalización, los gestos, la imitación corporal… Todo se sostiene entre la mirada, la 

vocalización y la corporalidad compartida. Podríamos decir que aquí hay un buen entonamiento 

afectivo. También, con los bebés más grandes, puede haber acciones sobre objetos que producen 

entonamiento: por ejemplo, el bebé sacude una cuchara contra el piso y la golpea tres veces, la 

maestra golpea sus manos sobre el piso tres veces, pero más rapidito, el bebé golpea con su cuchara 

varias veces más rapidito, y así…  

Estos juegos de entonamiento son vitales para la construcción del sentido del sí mismo, y, como 

vemos, podemos incluirlos entre las formas protopoéticas, porque están hechos de puro juego 

multimodal, pero con fuerte presencia de la oralidad lúdico-poética. También construyen una 

“narrativa”, porque lo que se va desplegando entre adulto y bebé tiene una trama de significado 

compartido (recordemos las “narrativas de expresión” de las que nos hablaba Trevarthen en la clase 

1). 

Un juego que comienza en maternés puede incluir o desembocar en entonamientos afectivos, 

cuando el bebé responde imitando y el adulto complejiza y esa pequeña estructura se reproduce y 

crece. Son formas que pueden complementarse, solo que en el maternés tiene más potencia la 

oralidad y en el entonamiento afectivo cobran relevancia el movimiento y la gestualidad. 

Para que exista un buen entonamiento afectivo, los adultos debemos estar responsivos, y sobre todo 

ser sinceros; los bebés perciben claramente cuando no estamos entregados a la situación. Pensemos 



 

25 

si es posible producir entonamientos afectivos cuando no pasamos un buen tiempo sentadas y 

sentados en el piso, cerca de los bebés, cuando no nos disponemos a seguir sus gestos espontáneos, 

cuando trabajamos siempre con el grupo total, siguiendo al pie de la letra el guion que escribimos 

para la planificación, sin tomar en cuenta el tiempo de espontaneidad lúdica imprescindible para el 

desarrollo singular de cada bebé… Cuando los bebés carecen de espacio-tiempo en el que el adulto 

proporciona y acompaña el entonamiento, están faltos de material subjetivo, lúdico y poético con el 

que integrarse psicológicamente y con el que hacer crecer su mundo interno de relaciones, 

asociaciones, proyecciones.  

Planificar entonamientos afectivos no significa que podamos anticipar en qué juegos vamos a 

participar de este modo, sino estar disponibles para la “improvisación con sentido” (López, 2023), es 

decir, para una improvisación que está guiada por los emergentes que las niñas y los niños traen a 

escena: a veces es un simple balbuceo, otras veces un juego de manos y pies, otras veces muchas 

acciones a la vez. Esta espontaneidad, como veremos más adelante, también tiene una profunda 

relación con el poema. 

 

3.- La importancia del balbuceo 

Podríamos decir que las primeras palabras que la madre, el padre o los cuidadores de crianza ofrecen, 

ya son palabras lúdicas. En cualquier cultura, cuando una persona adulta se dirige a un/a bebé, su 

entonación, su ritmo, su léxico, varían. Decirle a un/a bebé lo bonito/a que es desata una serie de 

efectos sobre el lenguaje: diminutivos, entonaciones, preguntas retóricas, repetición de sílabas, algo 

muy cercano a su balbuceo. El balbuceo, cuando el adulto manifiesta disponibilidad de respuesta, es 

un juego poético: musicalizado, literaturizado, rimado. Del balbuceo al poema, del balbuceo al canto, 

se llega en un santiamén (López, 2018). 

También suelo decir que las madres, los padres, las variadas figuras de apego y las mediadoras de 

lectura, como ustedes y yo, “escribimos” poemas orales sin saberlo cuando conversamos con las y 

los bebés: hacemos rimas con su nombre, silabeamos o repetimos palabras inventadas que se 

enlazan por su sonoridad, hacemos frases a pura onomatopeya (chi chi chi, mi chiquitín).  



 

26 

Dice el lingüista Evelio Cabrejo Parra que: “El balbuceo reconstruye la organización silábica de la 

lengua o las lenguas maternas, lo cual es gratificante para los padres puesto que el bebé le envía un 

eco de lo que ellos mismos están transmitiendo: la lengua oral” (2020). 

Pero además de nuestro aporte en dichas interacciones, está el valor del proceso mismo, ese gran 

trabajo interno que realizan los bebés, a través del cual integran procesos neurológicos, psíquicos y 

culturales que entran en movimiento desde que comenzaron a escuchar, al cuarto o quinto mes de 

gestación. 

La consecuencia suprema del balbuceo está relacionada con la construcción de la voz humana. La voz es 

un conjunto de rasgos que permiten identificar a los individuos, pero al mismo tiempo es la memoria de 

las voces escuchadas desde la más tierna edad. Existe continuidad entre la música del balbuceo, la 

construcción de la voz, la música contenida en la estructura de las palabras y la prosodia de la lengua 

oral. […] El balbuceo es la fuente de todo discurso oral que el hombre pronunciará durante toda su vida. 

(Cabrejo Parra, 2020) 

La intensidad de esta afirmación nos hace preguntas interesantes acerca de cuánta importancia le 

damos a los balbuceos de los bebés, recordando que estas son manifestaciones que aparecen, 

siempre y cuando las niñas y los niños tengan a su alrededor una atmósfera de oralidad, presencia 

humana y juego. Si hay escasa vincularidad humana, el balbuceo es débil o tiende a desaparecer, 

porque no hay espejos lingüísticos en los que escucharse.  

Balbucear es jugar, y jugar es poetizar. Balbucear es jugar con las protopalabras que aparecen tanto 

de manera azarosa como buscadas, en los registros memorísticos de seres tan pequeños y sensibles 

como son los bebés, que van guardando esos ecos sonoros desde que están en el vientre de quienes 

los gestan. 

Por otro lado, vale la pena recordar que una de las primeras características que los bebés toman del 

lenguaje oral es el ritmo. Las constantes rítmicas estructuran el psiquismo y además les permiten 

comenzar a perfilar las reglas del juego del lenguaje. Sigue habiendo algo muy misterioso alrededor 

de cómo los bebés humanos son capaces de reconstruir todo el sistema de la lengua en apenas dos 

años, pero un indicio de ese saber hacer está en el valor que ellas y ellos le dan al ritmo oral: donde 

hay ritmo, musicalidad, melodía, los bebés se quedan prendados. Y la literatura, especialmente la 



 

27 

poesía, es antes que nada ritmo, melodía, significante sonoro. Otra vez recuperamos el valor de la 

poesía en la primera infancia, como un material de la cultura de carácter fundante. 

La envoltura sonora –un concepto que trabajamos en la clase anterior– manifiesta dos fases: una 

verbal y otra musical (Anzieu, 1993). Ambas están íntimamente ligadas. Es difícil pensar en la 

conversación con un bebé o un niño o niña muy pequeños, o en cualquiera de los juegos 

protopoéticos que hemos trabajado en esta clase, sin involucrar el ritmo y la melodía propias de la 

canción o el juego, aunque no estemos cantando específicamente; no alcanza con la organización 

gramatical para llegar a ellas y ellos, intuitivamente los adultos recurrimos a otras musicalidades que 

bordean algo más que el lenguaje como herramienta de comunicación. Este exceso no funcional de 

la lengua aparece espontáneamente cuando se trata de una relación afectiva con un bebé. ¿Y cómo 

distinguir aquí música de lenguaje, o comunicación de juego? ¿No es todo ello una suerte de 

imbricada realidad que no obedece a ninguna categoría pura? 

 

 
¡Qué importante que valoremos esos juegos orales con las familias, porque allí hay un 

bagaje poético gratuito y espontáneo, basado en el amor y en el deseo de entrar en 

diálogo con las y los bebés, que constituye el primer escalón hacia la poesía, además de 

alimentar los vínculos afectivos y ayudarles a las madres y a los padres a encontrar 

formas de interacción, más allá de los cuidados básicos! (López, 2021) 

 

 

4.-La oralidad poética o “protoliteratura” 

Podríamos decir que todas las formas protolingüísticas, lingüístico-corporales, las diversas 

protoconversaciones que hemos estudiado hasta aquí constituyen la oralidad poética o 

“protoliteratura”.  

¿Qué quiero decir con protoliteratura?  

 

“Protoliteratura” me gusta llamarla, o literatura de ocasión, una literatura oral y 

rítmica, una literatura imbricada en la melodía de la voz, en ese gesto con los que 

los/as niños/as pequeños/as comienzan a construir sentidos. La voz de la madre, del 



 

28 

padre, las voces de sus cuidadores, de sus mediadoras de lectura, sus tonos, sus ritmos, 

sus juegos (López, 2009). 

 

 

Vamos a seguir imaginando situaciones en las que desplegamos protoliteratura, en las que 

improvisamos las situaciones poéticas a partir de los emergentes de las niñas y los niños. En la escena 

que leeremos a continuación, también vamos a reflexionar sobre la transformación de una 

preocupación en un hecho poético, y además comunitario. 

 

Una escena en el Jardín maternal: “La canción del mapamá” 

 

Estoy acompañando a los bebés en su desayuno; los que están despiertos son cinco, y 

estamos una de sus maestras y yo. Los bebés tienen un año, algunos un año y dos 

meses y alguno solo siete meses. Uno de los bebés más grandes pregunta por su 

mamá: dice-¿mamá?-. Le contestamos que su mamá se fue a trabajar. Entonces 

pregunta: -¿papá?-. También se fue a trabajar… Esa inquietud de Gael trae resonancias 

en los demás, que también preguntan, otra vez preguntan, porque en realidad 

necesitan reasegurarse la respuesta, porque son muy pequeños y pasan bastantes 

horas fuera de sus casas, porque la “continuidad de ser” – esa sensación de ser un “yo” 

integrado, de la que nos hablaba Winnicott (un pediatra que estudió mucho los 

primeros tiempos de la vida)– aún no se ha construido en ellos. Podríamos seguir 

repitiendo la misma respuesta ante su incesante pregunta, pero optamos por “jugar” 

con su deseo de saber o su necesidad de sostenerse. Entonces, comenzamos a repetir 

con una entonación musical: má, má, mamamá, pa, pa, papapá... Los bebés se ríen, 

repiten ellos también; entonces, comenzamos a percutir con las manos sobre la mesa, 

ellos también percuten, felices. Así, inventamos con ellos la canción del “Mapamá”, 

cantamos y percutimos las sílabas de mamá y papá, agregamos ritmos, entonaciones, 

hacemos un pequeño poema sonoro con dos palabras y alguna frase alternativa como: 

“te quiere más” o “ya vendrá”. La escena poética perdura unos cuantos minutos. 

(López, 2009) 

 



 

29 

El vínculo de apego que sostenemos quienes nos ofrecemos como figuras de sostén de las niñas y los 

niños pequeños no es solo un vínculo de cuidados psíquicos y físicos, es también un vínculo poético, 

si la literatura, la “protoliteratura”, la música y el juego ingresan tempranamente como modos de 

habitar el mundo. A esta experiencia de lectura con Gael y los demás bebés también la llamaría 

“transicional”, ¿saben por qué? Porque estamos produciendo continuidades en ese hiato de 

separación real: la continuidad está dada por el lenguaje que evoca y provee una reposición simbólica 

del cuerpo de la mamá y del papá. 

Esas experiencias que generan los cuidados repetidos son esenciales para las niñas y niños pequeños, 

porque les ayudan a tolerar los temores, a sentirse integrados, y les permiten construir una 

continuidad del ser, y así reconocerse a sí mismos y confiar en los demás. 

Las personas adultas ya no recordamos cómo era sentirnos no integrados… Donald Winnicott habla 

de esas sensaciones comparándolas con “un corcho flotando en el océano”. Creo que esta es una 

metáfora muy acertada: así pueden sentirse las y los bebés, así de solos y perdidos, cuando no 

reciben suficiente atención humana, cuando no encuentran respuestas a sus llamados a la 

interacción... El juego poético que hicimos con Gael y los demás bebés es una forma de 

acompañamiento de los procesos de separación, y a la vez una inmersión en el juego, en la música y 

en la poesía.  

¿Y dónde está lo “transicional”? La llamamos “experiencia transicional” porque el juego se desarrolla 

en esa zona intermedia de la experiencia, entre la realidad (separarse de la mamá) y la fantasía (jugar 

a que la traemos con el lenguaje y la música). A esas experiencias, Winnicott las denomina 

“fenómenos transicionales” (Winnicott, 1996), porque funcionan como puentes que les permiten a 

las niñas y los niños explorar la separación, pero aferrados a algún objeto de valor afectivo que vuelve 

a ligar con la mamá o el papá o el amor familiar. A veces, esos objetos son los juguetes, y vemos a las 

niñas y niños trasladarse de un lado al otro con su muñeco o con su trapito; otras veces esos objetos 

transicionales son los libros, las canciones o las palabras, como en la canción del mapamá. Con ese 

juego poético, las niñas y los niños recuperan de modo simbólico, en sus psiquis, las figuras amadas, 

y entonces pueden seguir elaborando sus procesos de separación acompañados por la fantasía que 

da la literatura, el mundo de ficción.  

 



 

30 

5.- “Aprender a leer niñas y niños” 

Así como las y los bebés deben aprender a leer los rostros, los humores, el tiempo, sus propios 

estados interiores y el mundo en el que viven en general, las personas adultas debemos aprender a 

“leer niñas y niños” (López, 2018). Llamo de este modo al complejo ejercicio de interpretar las 

conductas, los juegos, los llantos, los llamados de las niñas y niños pequeños. Los adultos también 

debemos alfabetizarnos en los lenguajes no verbales con que las niñas y niños nos cuentan sus 

estados, sus alegrías, sus necesidades y sus preocupaciones, más aún cuando son bebés y el lenguaje 

oral dista mucho de la convencionalidad.  

Entonces, una tarea que tenemos por delante quienes realizamos mediación de la lectura es 

“aprender a leer niñas y niños”, y en buena parte eso haremos juntas/os aquí. Si no leyéramos 

acertadamente la pregunta de Gael, probablemente no generaríamos algún juego que a él y a los 

demás bebés les permitiera simbolizar y metabolizar la preocupación por la separación. O 

simplemente nos quedaríamos en la queja hacia las madres y los padres por el poco tiempo que 

comparten con sus hijos. Es claro que la mirada que ofrecemos en estas clases busca crear un refugio 

de significados compartidos con las familias, en el que nosotros como profesionales de la educación 

inicial tenemos una responsabilidad especial, de visibilizar y compartir ideas, miradas, sentidos. 

 

6.- Contra el sufrimiento del lenguaje 

Desde hace unos años pienso profundamente en lo que llamo “el sufrimiento del lenguaje” (López, 

2020). Me refiero a ese adelgazamiento de las oportunidades en que compartimos el lenguaje oral, 

la conversación rostro a rostro, con la posibilidad de advertir, sentir, percibir todo lo que se dice con 

palabras y sin palabras: a través de los gestos, el calor humano, y en el caso de los niños y niñas 

pequeñas el contacto corporal fluido. Ese cambio en nuestra matriz relacional produce consecuencias 

en las niñas y en los niños pequeños. 

¿Recuerdan que en la clase 1 poníamos atención en este párrafo? 

 

La emoción que constituye la coexistencia social es el amor […] y nosotros, los seres 

humanos, nos hacemos seres sociales desde nuestra infancia temprana en la intimidad 

de la coexistencia social con nuestras madres. Así, el niño que no vive su infancia 



 

31 

temprana en una relación de total confianza y aceptación en un encuentro corporal 

íntimo con su madre, no se desarrolla propiamente como un ser social bien integrado. 

(Maturana y Verden-Zöller, 2007) 

 

Pero, ¿qué hacer cuando las madres y los padres, las maestras y los maestros no llegan a ser capaces 

de crear para el niño o la niña un ambiente armónico elemental al comienzo de sus vidas, o no llegan 

a ser capaces de tener una buena resonancia con las modalidades propias de cada bebé? 

Pensemos algunos juegos orales compartidos, y, en el caso de las familias, propuestas a las que los 

podamos invitar, para poder espejarse en otros, como hicieron las madres y el padre de las escenas 

que compartimos en el video de la clase 1. 

● Podemos incorporar ritmos sonoros en el balbuceo correspondido, en los entonamientos 

afectivos, en el maternés. Podemos inventar canciones partiendo de los balbuceos y cantarlas 

al compás del latir de nuestros corazones.  

● Podemos recuperar los arrullos y las canciones de cuna, y descubrir que ellas evocan nuestros 

ritmos fundamentales. Buscamos y anotamos canciones de cuna de nuestro país y de todo el 

mundo, y las cantamos juntos. Grabamos en WhatsApp canciones para enviarles a las familias.  

● Hacemos una investigación con las familias que nos permita recuperar rondas y cantos de las 

infancias de las abuelas, de los tíos, y nos ocupamos de socializarlas. Tratamos de que haya 

canciones y juegos en las diversas lenguas que se hablan en el grupo, para generar “justicia 

lingüística” (Zabala, 2019), es decir, para que ninguna lengua materna tenga menos 

representación que otra dentro de la pequeña comunidad del grupo. 

Cerrando esta clase y anticipando la siguiente 

Para finalizar esta clase les proponemos ver el siguiente video. Se trata de una intervención breve, 

que nos permitirá conversar con algunos contenidos de la clase 2, tal vez profundizarlos, y comenzar 

a dialogar con los contenidos de la clase 3. También es una inmersión en la poesía. 

 



 

32 

 

López, María Emilia. “De la didáctica de la ternura a lecturar. Pensamientos en torno 

al arte y la primera infancia”. XXI Jornadas La literatura y la escuela. ONG Jitanjáfora, 

Mar del Plata. Junio de 2021. 

 

 

Enlace: https://youtu.be/XRHaZ2FosrU  

 

 

Pensar un proyecto de lectura para bebés ya es en sí misma una cuestión poética, tal vez por el simple 

hecho de que lo poético, lo artístico, tiene su origen en el extrañamiento, en reinaugurar los sentidos 

de las cosas, en desarticular las representaciones heredadas, volver a mirar, a crear significados. Nada 

es obvio en el terreno del arte, y que los bebés leen y gozan de la ficción tampoco es una obviedad. 

Por eso, volver cotidiano el acto de poetizar con niños y niñas de 0 a 3 años necesita de diversas 

operaciones, dispositivos, intenciones. Algo de eso encontrarán en este video. 

 

 

 

https://youtu.be/XRHaZ2FosrU


 

33 

 

Recursos didácticos 

Les proponemos la lectura del siguiente libro: López, María Emilia (2021) Nidos de 

lecturas. Ilustraciones de Istvanch. Dirección de Experiencias de Educación 

Cooperativa y Comunitaria. Ministerio de Educación de la Nación. Argentina. 

Disponible en el siguiente enlace.  

Este libro fue elaborado para acompañar el trabajo que realizan las y los educadores 

comunitarios. Será una lectura complementaria a lo largo de todo este curso. Para esta 

clase, les sugerimos leer desde la página 7 hasta la página 13. 

 

Esperamos que hayan disfrutado de la clase. 

 

Bibliografía de referencia 

1.- Anzieu, Didier. et. al (1993). Las envolturas psíquicas. Buenos Aires: Amorrortu. 

2.- Bruner, Jerome (1983). El habla del niño. Barcelona: Paidós. 

3.- Cabrejo Parra, Evelio (2020). Lengua oral: destino individual y social de las niñas y los niños. 

México: Fondo de cultura económica. 

4.- Cusk, Rachel (2023). Un trabajo para toda la vida. Sobre la experiencia de ser madre. Barcelona: 

Libros del asteroide. 

5.- Karmiloff, Kyra y Annette Karmiloff-Smith (2005). Hacia el lenguaje. Del feto al adolescente. 

Madrid: Morata 

6.- López, María Emilia (2009). “Señales de infancia. Dispositivos facilitadores de la salud mental en 

los niños pequeños que reciben una crianza colectiva”. En: VECCIA, Teresa. Problemas actuales en 

niños y adolescentes. Diagnóstico, abordajes terapéuticos y programas de prevención. Buenos Aires: 

Editorial Pontón. 

7.- López, María Emilia (2018). Un pájaro de aire. La formación de los bibliotecarios y la lectura en la 

primera infancia. Buenos Aires: Lugar. 

8.- López, María Emilia (2023). “La improvisación en la planificación docente”. Jardín maternal. 

Facultad de Derecho. Universidad de Buenos Aires. 



 

34 

9.- Maturana, Humberto y Gerda Verden-Zöller (2007). Amor y juego. Fundamentos olvidados de lo 

humano. Del patriarcado a la democracia. Comunicaciones Noreste. Santiago de Chile. 

10.- Secretaría de Educación Pública (2017). Educación inicial: Un buen comienzo. Programa para la 

educación de las niñas y los niños de 0 a 3 años. Aprendizajes clave para la educación integral. México. 

11.- Stern, Daniel (1994). El mundo interpersonal del infante. Barcelona: Paidós. 

12.- Winnicott, Donald (1996). Realidad y juego. Barcelona: Gedisa 

13.- Zabala, Virginia (2019). “Justicia sociolingüística para los tiempos de hoy”. Ikala. Revista de 

lenguaje y cultura. Medellín, Colombia. Vol. 24. Issue 2. (mayo-agosto 2019) 

 

 

Créditos 

Autores: María Emilia López 
 

Cómo citar este texto:  

López, María Emilia (2023). Clase Nro. 2: Formas protolingüísticas y lingüístico-corporales en las interacciones 
con los bebés, las niñas y los niños pequeños. Lenguajes e infancias II: Palabras, poética, tiempos y espacios de 
lectura en la educación inicial. Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

35 

Módulo 5: Lenguajes e infancias II 

 

Clase 3: “Lecturar”, o cómo acompañar cada camino lector 

en la primera infancia 
 

 

“Los que logran, a pesar del paso del tiempo, mantener el gozo ante los juegos de palabras, la posibilidad de 

destruir el lenguaje o crear otro, los que experimentan la fascinación de la no-significación, son los que aún 

adultos, siguen siendo niños, es decir, los poetas. Por eso la poesía es tan accesible al oído y al alma del 

niño”. 

Mercedes Calvo 

 

 

Presentación 

Iniciamos la clase 3 con una reflexión de la poeta y maestra uruguaya Mercedes Calvo, quien dedicó 

gran parte de su vida al trabajo poético en la escuela y continúa un riquísimo camino en la escritura 

de poesía para chicos y grandes. 

Luego de recorrer en las dos clases anteriores las variadas formas poéticas que surgen en la vida de 

relación, que tienen carácter espontáneo y se vuelven efímeras (pero no por eso dejan de ser 

imprescindibles y sumamente generosas con la primera infancia), hoy vamos a compartir una serie 

de ideas sobre la literatura de autor, sobre las ilustraciones y el arte en general que vive en los libros. 

Ponemos el acento en la importancia de que todas las niñas y niños tengan acceso a la lengua escrita 

desde los primeros tiempos de la vida, como derecho cultural y afectivo (porque ya sabemos que con 

los libros viene el regazo, la voz amada que funciona como envoltura sonora, el tiempo compartido). 

También vamos a reflexionar sobre las mediaciones lectoras, es decir, los modos en que ofrecemos 

y sostenemos las situaciones de lectura con los bebés, niñas y niños pequeños. Vamos a pensar en el 

mediador o mediadora de lectura como actor social, además de escolar, que produce no solo 

experiencias de lectura, sino también experiencias de interacción humana. 

Incorporaremos el concepto de “Lecturar”, que de algún modo ya fue anticipado en el video 

compartido en la clase 2. 

Nos preguntaremos para qué sirve contar historias, y profundizarán su sentido aquellos aportes de 

Ragnar Behncke en la clase 1, cuando hablábamos de las rondas alrededor del fuego y el surgimiento 



 

36 

de la posibilidad de narrar, escucharse, detener el tiempo de la vida fáctica y producir hechos de la 

imaginación, que se pueden compartir. 

Bienvenidas y bienvenidos, entonces, a este pequeño viaje literario. 

 

1.- El ingreso de la literatura en la vida de los bebés, niñas y niños pequeños 

Con cada nana, con cada arrullo, con cada verso juguetón del maternés ingresa la literatura en la vida 

de los bebés. Cuando están paseando por la calle y un perro ladra y la mamá relata lo que ocurre, y 

ofrece palabras para la situación que observan y escuchan juntos, ingresa la narración en la vida de 

ese bebé; una narración que define la realidad percibida, y además agrega palabras nuevas para las 

sensaciones y sentimientos experimentados, que se encadenan y muestran en su combinación cómo 

es eso de “hacer cosas con palabras”, parafraseando al lingüista John Austin. 

La narración que ofrece la mamá, el papá, la maestra, va saltando de un campo al otro: de las cosas 

mundanas que es necesario comunicar o explicar, a los hechos imaginarios, en los que a lo real se 

suma la fantasía, y para los que el lenguaje se desplaza hacia lugares estéticos y lúdicos. Volviendo al 

ejemplo del encuentro con los perros en la calle, la simple elección de cómo contar la escena, las 

onomatopeyas que reproducen los ladridos, el clima de exaltación que probablemente la mamá le 

pondrá a la narración constituyen formas estéticas que se despegan del mero significado de las 

palabras. Y eso es la literatura: un vuelo de las palabras y la mirada mucho más allá de lo que estas 

tienen para comunicar.  

El escritor Luis García Montero, en un libro dedicado a los niños y niñas que desean aprender a 

escribir poesía, señala:  

Lo más importante para cualquier artista es aprender a mirar. La poesía siempre nace de una mirada, 

porque los versos, las metáforas, los adjetivos precisos, las palabras mágicas, los juegos y los cambios 

de sentido son una forma especial de ver el mundo. Hay gente que anda por la calle sin curiosidad, con 

los ojos cerrados y los oídos más duros que una piedra. (2000) 

Entre esa gente que anda con los ojos cerrados, seguro que no están las niñas y los niños. Para cada 

uno de ellos y ellas las cosas más simples y repetidas siempre tienen otra posibilidad, un “envés” diría 

el poeta Roberto Juarroz (1998), otra visión del mundo, un decir de otra manera, como si las cosas 



 

37 

tuvieran secretos dentro de sí que solo pueden rescatar aquellos capaces de una mirada blanda y 

flexible como para reinventar los nombres de todas las cosas. En la literatura, las cosas son y no son 

al mismo tiempo. Y muchas veces esas transformaciones están hechas de metáforas, que nos 

permiten habitar lo imaginario con certeza de existencia.  

 

Pero, ¿qué son las metáforas? García Montero nos lo explica así: 

Las metáforas entran en las cabezas a través de los ojos. ¿Qué es una metáfora? Pues 

algo que descubre un poeta después de haber aprendido a mirar. Hay cosas que se 

parecen entre sí, podemos cambiar sus nombres, jugar con las imágenes, disfrazar el 

mundo que nos va entrando por los ojos (2000). 

 

Para las niñas y niños pequeños la metáfora siempre está a la mano, porque desde muy temprano 

las aprendieron a través del juego. Que un palo de escoba sea un caballo, que la sábana se convierta 

en una cueva, que dentro de un caracol escuchen a los duendes son invenciones metafóricas que 

surgieron de sus propias ensoñaciones, sin que nadie se las enseñara; ellos saben hacer metáforas, 

porque ejercitan la simbolización desde que nacieron y trataron de interpretar cada una de las 

situaciones que se vivían a su alrededor. Para esperar a la mamá sin desesperar, comenzaron a chupar 

sus manitos, y en ese gesto surgió la evocación de los momentos gozosos y también la fantasía de su 

regreso, el amor del reencuentro. Si la mamá respondió a tiempo y generosamente, sus fantasías se 

hicieron realidades, y eso mismo ayudó a poder confiar en la ficción. (Otra vez vemos la profunda 

relación entre la fantasía y las funciones segurizantes de los buenos vínculos tempranos).  

Las figuras retóricas de la literatura, entre las que se encuentran las metáforas, son muy cercanas a 

la experiencia de ser niño o niña. Podríamos decir que a mayor estado de infancia, mayor capacidad 

para la ficción, por eso también la literatura es tan cercana, necesaria y profunda para las niñas y los 

niños. 

Más allá de las palabras 

La literatura tiene muchas capas de sentido, algunas capturables y otras escurridizas. Como el arte 

en general, los cuentos, los poemas –que son obras de arte– dejan ver algunos destellos de 

significado, y otros se escabullen o se perciben de modos intraducibles al lenguaje compartido. Por 



 

38 

eso a veces tenemos profundas emociones cuando leemos o cuando vemos una película, pero no 

podemos traducirlas a las palabras de todos los días; algo permanece en enigma.    

Rafael Mondragón, filósofo y escritor mexicano, escribe: 

En los primeros meses de la vida de mi hija tuve la impresión de que ella aún no era un ser 

completamente humano. Era un animal del cosmos, que a ratos ronroneaba, a ratos ladraba 

suavemente. Gorjeaba como pajarito. En sus primeros meses de vida, tuvimos que ayudarla con palabras 

a que terminara de humanizarse. En esos días también aprendí a cantar. Una, dos o tres coplas repetidas 

constantemente y que me hacían sentir en el centro de un laberinto que iba tejiendo alrededor de ella, 

capa a capa, como una cebolla, espiral tras espiral. Yo, que siempre he sido malo para la música, descubrí 

en esos días que la palabra es, ante todo, ritmo y canto, y que ella transmite algo que es más potente 

que lo que comunica. Sentía cómo ella iba aprendiendo a respirar mientras me escuchaba. Ella no sabía 

mi idioma, y yo no sabía qué era lo que le estaba diciendo, pero ambos nos entendíamos en algo que iba 

más allá de las palabras. (2021) 

¿No es acaso este “descifrar” a tientas que realiza el padre de la niña un entrenamiento de la mirada 

al modo que lo propone García Montero? No solo se trata de descubrir dónde está la literatura en 

medio de esos gorjeos de pajarito que aprende a respirar y a cantar a la vez, sino también de capturar 

lo indecible, de trascender lo que conocemos para confiar en un sentimiento humano de lenguaje 

que es respiración, ritmo, envoltura.   

 

2- ¿Para qué sirve contar historias? 

Narrar, armar una secuencia de sentido sobre los hechos cotidianos, es tanto una producción poética 

como una producción psíquica. Lo que se narra vuelve realidad compartida a las sensaciones, lo que 

se narra y se juega (y lo planteo en sentido amplio, es decir, podría llamar narración a una canción, a 

un poema o a un cuento), es materia prima de la construcción del propio espacio poético de quien lo 

recibe, en este caso los niños y niñas más pequeños. Narrar, contar historias, es una de las primeras 

necesidades del ser humano; recibir ese baño de lenguaje organizado que ayuda a ubicar las piezas 

del rompecabezas inicial que es la vida.  



 

39 

Lo imaginario adquiere continuidad cultural a través de las historias, los cuentos, los poemas que 

transitan el tiempo. Nuestra cultura se asienta en las narraciones que transportan los sentidos 

compartidos. 

También a través de la narración recuperamos todos los procedimientos del lenguaje para sostener 

la conversación, así como los rasgos que se desplazarán a la escritura propia. Con cada libro que un 

niño o niña lee, por más pequeño que sea, la lengua escrita entra en sus registros perceptivos y le 

hace preguntas, cuyas respuestas permanecen en secreto para los adultos durante un buen tiempo. 

Pero eso no significa que no haya un profundo proceso de aprendizaje de la escritura en juego, aun 

en forma invisible. 

 

¿Con qué narrar en 2022? 

Dentro del mar hay un cielo, 
con estrellas que brotan de la arena. 
Y burbujas: 
pequeños planetas con corazón de aire. 

María José Ferrada 

 

La mamá de Sofía descubre en el jardín que su hija de dos años puede sostener la atención durante 

la lectura de un libro completo y dice que es la primera vez que la ve sentada y concentrada tanto 

tiempo. La mamá de Juan está preocupada porque su hijo de tres años no dice más de dos o tres 

palabras, su pediatra le indicó estudios neurológicos. El papá de Luis, la mamá de Jazmín, y podría 

seguir, traen preocupaciones parecidas. Nosotras, quienes trabajamos en el equipo del jardín, que 

convivimos con niños y niñas hace muchos años, diríamos que casi todos los niños y las niñas que 

recibimos en el año 2022 tienen menor repertorio de palabras que otros años, necesitan durante 

más tiempo la presencia de sus madres o sus padres en el jardín, tienden a llorar con facilidad, 

necesitan reiteradas mediaciones de los adultos para resolver conflictos entre niños y niñas. Estos 

modos de ser son efectos del mundoambiente de los últimos tres años al menos, años de encierro y 

miedos, del lugar que se ganó la tecnología en nuestras vidas, desplazando el tiempo de los cuerpos 

y el lenguaje por tiempo de pantalla, y con ellas no hay que hacer ningún esfuerzo para la sincronía. 

No se trata de problemas neurológicos, ni son problemáticas propias de cada niño, sino parte de 

nuestra condición social de estos tiempos. No son problemas individuales, son características del 



 

40 

desarrollo en pandemia, entre ellas una gran necesidad de palabras que les estén dirigidas, para 

poder sostener sus fantasías, comprender “cómo hacer cosas con palabras” y entrar en sincronía con 

los otros humanos. 

Luego de algunos meses de clases presenciales, con libros, musicalidad, mirada conjunta, 

conversación, ricos juegos en el piso, con los cuerpos liberados de sillas y corralitos, las palabras 

emergen con fuerza, el ordenamiento del tiempo se traduce hasta en los relatos que las niñas y los 

niños crean, en los de fantasía y en aquellos ligados a la intención de comunicarse; la alegría crece y 

los miedos ceden. 

¿Dónde está el secreto? Cuando la mamá de Sofía se asombra de la atención sostenida de su hija 

frente a un libro, está hablando de la construcción de tiempo: tiempo interno (el de Sofía, que se 

detiene, se concentra, se empapa y se envuelve con la historia, con el lenguaje, con las ilustraciones) 

y tiempo externo: el que construye su maestra-mediadora de lectura cuando suspende el bullicio del 

entorno y la simultaneidad de cosas de la vida cotidiana para instalar la situación de lectura y 

acompañar uno a uno, con lecturas en intimidad, sosteniendo en el regazo, facilitando que cada niño 

y niña ponga en escena sus propias ensoñaciones, no los caminos de sentido que marcaría la unidad 

didáctica. Una buena maestra-mediadora sabe que la conquista del tiempo (el tiempo concentrado 

y gozoso) está en íntima relación con las propias iniciativas de las niñas y los niños. 

 

Las múltiples formas de entrar en la literatura 

Dentro de los nidos hay partituras 
para que canten 
los pájaros. 
María José Ferrada 

 

Carola, mediadora de lectura en una sala comunitaria, escribe este registro en su cuaderno: 

 

Esto que voy a contar sucedió en la sesión del martes. Pedro, que tiene autismo, vino con su mamá y 

empezaron a jugar con los rompecabezas. Pedro hacía pequeños ruidos y agarraba los libros y los 

revoleaba, su mamá lo retaba mucho, ella quería dominar la situación pero no podía, y yo creo que le 

generaba mucho estrés. En un momento se levantó para irse, pero le dije que no se preocupara, que aquí 



 

41 

podíamos estar en un lugar libre donde solo íbamos a concentrarnos en sus hijos, que nada de lo que ellos 

hicieran estaba mal o motivaba que alguien se fuera.  

Pienso que debemos trabajar para generar un apego seguro, y la aceptación del hijo que tenemos es 

fundamental para eso. Pero me quedo pensando, ¿cómo hace una madre para aceptar a su hijo si en 

ningún lado ellos encuentran algún registro de normalidad, si siempre son mirados como los disruptivos? 

En nuestras sesiones de lectura Pedro aún no lee, casi nunca lee, y la madre lo intenta pero no puede, a 

mí Pedro todavía no me mira. Sin embargo, hace dos sesiones que comenzó a cantar, y la madre sí puede 

seguirlo en eso. Recuerdo cuando nos enseñaste tantas cosas sobre la canción de cuna y las envolturas 

sonoras, y pienso que Pedro, aunque ya tiene cinco años, a veces tiene sentimientos de niño más pequeño, 

y se refugia envolviéndose a sí mismo, con su propia voz, en su canto. ¿Y eso no es literatura? ¿No era que 

las canciones de cuna eran la primera poesía de los niños? Voy a comenzar a escribir la historia lectora de 

Pedro desde allí, recién me doy cuenta de que Pedro se envuelve en la literatura. 

 

Carola también produce tiempo para Pedro y su mamá. Pedro y su mamá logran encontrarse en un 

tiempo común gracias a ese sostén que produce Carola cuando dice que allí se puede estar aunque 

no se lea como todos, hasta que emerge la canción. Una de las riquezas de la narración es que nos 

permite ordenar, además de evocar y dar vida a los hechos más allá del presente. El paciente proceso 

que genera Carola acompaña a Pedro y su mamá y la sostiene frente a su ansiedad; con palabras 

calmantes y amorosas permite que, a su ritmo, Pedro encuentre una conexión propia con la 

literatura. En principio, hecha de canciones. 

Esta escena me resulta muy valiosa para pensar en el carácter artesanal que tiene la mediación 

lectora y la mediación en general. En la clase pasada hablábamos de “aprender a leer niños y niñas” 

(López, 2018) como una condición imprescindible en el trabajo con la primera infancia. Recuperamos 

esta idea, para pensar que no solo hace falta tener conocimientos específicos, en este caso sobre la 

lectura y la literatura, sino también estar a la escucha, flexibles, para advertir las necesidades y 

posibilidades de cada una de las niñas y niños en sus contextos. Leemos de múltiples maneras, nos 

apropiamos de los textos con mayor o menor pasión o autonomía, necesitamos de nuestros 

mediadores diversos ritmos de espera e intensidad. 

 

 



 

42 

3.- Para bebés, ¿libros cortitos e ilustraciones simples y coloridas? 

En este apartado vamos a acercar reflexiones sobre la selección de libros, analizando algunos criterios 

muy generalizados, que pondremos en duda. Por ejemplo, cuando se considera que para 

determinada edad corresponden determinados libros y no otros, o cuando la elección deja de lado 

las condiciones artísticas del libro para poner de relieve los valores morales o la enseñanza del control 

de esfínteres, por dar algunos ejemplos. 

  

No existen los libros para niños de un año, de dos o de cinco. La edad del 

lector no es biológica, sino cultural (López, 2018).  

 

 

Esta afirmación puede resultar disruptiva si nos paramos frente a una góndola de una librería 

comercial, lo más probable es que los libros estén clasificados por edades: para 2 años, de 2 a 4 años, 

y así podríamos seguir. Todavía encontramos en las contratapas de los libros carteles como este: 

“Recomendado de 2 a 5 años”. En algunas bibliotecas infantiles los libros también están clasificados 

de esa manera. Pero si recogemos lo que hemos venido trabajando hasta aquí, se hace evidente que 

la condición para la lectura no es una cuestión ligada al desarrollo biológico, sino cultural. Qué 

pueden leer los niños y las niñas pequeñas, hasta dónde llega su comprensión, su interés, su atención, 

su implicación en las capas procesuales de la lectura son cuestiones en íntima relación con las 

experiencias de lectura que hayan vivido, con la cantidad y calidad de libros que han pasado por sus 

manos, sus ojos, sus oídos, y con las mediaciones dedicadas, amorosas, liberadoras que les hayan 

permitido construir sentidos a partir de la materia diversa de la oralidad poética y de los libros. El 

trabajo de convertirse en lector de libros estará mucho más nutrido en aquellos y aquellas que 

contaron con libros y mediadores capaces de permitir el ejercicio sensible de leer y escudriñar 

sentidos desde temprano. Entonces, pensar que a los dos o cinco años se lee de determinada manera, 

como una generalidad, es ignorar el valor y la influencia de la experiencia intersubjetiva y cultural 

sobre el cuerpo neurobiológico.  



 

43 

Volvamos a Sofía, a Pedro, a las niñas y niños que iluminaron nuestra clase hasta aquí: ¿podemos 

hablar de una generalidad etaria para pensar los libros más adecuados?, ¿podemos generalizar la 

capacidad y el tiempo de atención, los intereses, el deseo de leer? 

Cuando juegan, niño y niña entran en comunicación con aquello que los toca, que los inquieta, que 

los atrae, y construyen una experiencia en esa relación. Esa experiencia les permite un contacto más 

profundo con su interioridad, que los conmueve, es decir que los descoloca con respecto a sus 

vivencias previas, que acomoda cosas y vuelven más inquietantes otras. Lo mismo ocurre cuando 

leen, si la lectura está liberada de cualquier pretensión aleccionadora o seudo-terapéutica (esa es 

una tendencia muy fuerte cuando hablamos de mediaciones con niños pequeños, que aún tienen 

tanto que aprender sobre la vida).  

Y aquí hay algo más, muy importante: la sensibilidad estética no puede ser regulada, ni en el juego ni 

en la literatura. Sin embargo, muchos modos didácticos de guiar el juego intentan regular las 

emociones y los sentimientos (la sensibilidad estética es emoción) ; también muchos modos de guiar 

la lectura intentan regular las conductas morales. 

En un texto de 1924, Walter Benjamin escribe: “Cada vez más tanto el escritor como el ilustrador se 

dirigen a través del medio deshonesto de las preocupaciones y modas del día. Anida en las estampas 

un gesto empalagoso que no corresponde al niño, sino a las ideas corrompidas que de él suelen 

hacerse” (1989). 

Parece extraño leer esta cita en 2023, y que aún resuene en muchos casos. Benjamin sostiene que 

los adultos intentamos vigilar el mundo de la percepción de los niños. Él dice que lo hacemos a través 

del medio deshonesto de las preocupaciones y modas del día. Y esto no quiere decir que está mal 

hablar de los problemas contemporáneos, al contrario, sino que el problema está en entrar en los 

códigos de la reproducción mediática, en imponer temas a veces de moda o de mercado (por ejemplo 

las emociones o la sexualidad en forma simplificada, y no porque creamos que son temas 

trascendentes para las infancias, sino porque el mercado lo pide; cierta alineación a veces entre 

diseños curriculares y editoriales, etcétera) y obviar los grandes temas que conmueven siempre, que 

nos tocan profundamente. 

Entonces, desde este punto de vista, no hay “edades lectoras”, sino sujetos lectores, niños y niñas, 

singularidades, y los criterios serán artesanales, como la vida misma; porque cada niño y cada niña 



 

44 

van construyendo desde antes de nacer y con más énfasis desde su llegada al mundo una estética 

propia, regada por las propuestas culturales y afectivas que los rodean, por el ambiente natural en el 

que viven, por su contexto familiar más íntimo, por el entorno social. De allí que los gustos, 

necesidades de indagación, placeres propios del lenguaje, de las historias y las ilustraciones sean 

particulares, como el gusto por la comida, por determinada obra musical, por un juego en particular. 

Sin embargo, “la infancia” se impone como un bloque de significado que a veces nos impide 

reconocer esos apetitos personales, esas necesidades estéticas y filosóficas propias de cada yo en 

proceso, y de cada proyecto cultural de crianza. 

 

4.- El concepto de “Lecturar” 

Y hablando de lenguaje y de lecturas, quisiera compartir hoy la definición del verbo “lecturar”, del 

que ya han recibido un esbozo en el video de la clase 2. Es una nominación que me nació hace tiempo, 

mientras leía con un grupo de bebés, en ese ambiente tan particular que se construye cuando 

estamos entregados al vaivén de juego y vida, historias y poesía, haciendo traducciones de gestos 

mínimos, capturando significados e intenciones apenas perceptibles, intentando ofrecernos íntegros 

a esa aventura de la conversación literaria con seres tan exquisitos y sensibles como son los bebés.  

¿Y por qué lecturar? No alcanza con “leer”, al principio necesitan de la lectura de otros hacia ellos, 

entonces allí hay algo más que el acto de “leer”.  

No alcanza con “dar de leer”, porque ese “dar de leer” no da cuenta de algunas sutiles implicaciones 

subjetivas de ese proceso en quien recibe. A la vez, cada experiencia de lecturar contiene marcas 

propias de la subjetividad de quien lectura: sus formas personales de decir, de relacionarse con las 

palabras, con el juego, con el tiempo, con la ternura, con la ficción, su amabilidad y su riqueza. 

 

 

Lecturar es, para mí, producir ese baño narrativo, lingüístico, poético, que tiene 

carácter de iniciación, y que pone en acción profundos procesos psíquicos, 

intelectuales, afectivos, simbólicos, de los que depende en gran parte el 

acontecimiento de convertirse en lector.  

 



 

45 

Lecturar reúne algo del verbo leer y algo del verbo amar. Algo así como trasvasar amorosamente a 

los otros el equipaje y las habilidades iniciales para construir, cada vez con mayor autonomía, la 

experiencia plena y emancipatoria de la lectura. Por eso lecturar supone una relación de compromiso 

e intimidad entre quien lectura y quien se lectura, como condición misma de la experiencia (López, 

2020). 

Desde que comencé a utilizar esta palabra, ella se apoderó de mí, casi no concibo otro modo de 

mediar más que lecturando. Y podría asegurar que lo que ocurre en esas situaciones de lectura que 

compartimos hoy, y en otras que compartiremos en la próxima clase, esos frutos tan buenos surgen 

porque estamos lecturando, es decir, mirando con ojos amorosos, construyendo ritmos respetuosos 

y compartidos, ofreciendo lo mejor de nosotros y de nuestro acervo de libros para comprender y 

alojar a cada lector y lectora con su identidad. 

  

Para quienes deseen profundizar en el concepto de lecturar, aquí ponemos en 

disponibilidad el link con el texto completo publicado. Es un texto escrito en pandemia, 

por ese motivo incluye algunas actividades planificadas para sostener la lectura aún a 

la distancia. También incorpora sentimientos y procesos lectores de los adultos 

lecturantes. 

https://www.jardinlac.org/post/lecturar 

 
 

 

Recurso didáctico 

Les proponemos complementar esta clase con el libro “Nidos de lecturas”, cuya lectura 

iniciamos en la clase 2. En esta ocasión, sugerimos leer desde la página 16 a la página 

24. Pongan especial atención en estos conceptos:  

● Lengua fáctica y lengua del relato 

● Los libros como juguetes 

● La lectura en voz alta 

● Las características de los libros-álbumes y los libros-álbumes sin palabras 

 

 



 

46 

 
Ojalá hayamos generado deseos de leer más. ¡Saludos y hasta la clase 4! 

 

Bibliografía de referencia 

1.- Benjamin, Walter (1989). Escritos. La literatura, los libros y los jóvenes. Buenos Aires: Nueva 

visión. 

2.- Calvo, Mercedes (2010). Poesía con niños. Guía para propiciar el encuentro de los niños con la 

poesía. México: Conaculta. 

3.- Ferrada, María José (poemas) y Rodrigo Marín Matamoros (Ilustraciones) (2014). Escondido. Chile: 

Ocho Libros. 

4.- García Montero, Luis (2000). Lecciones de poesía para niños inquietos. Granada: Comares. 

5.- Juarroz, Roberto. “El origen de la poesía”. Reportaje a Roberto Juarroz. Revista de poesía Último 

reino N°24/25, 1998, Buenos Aires.  

6.- López, María Emilia (2020). “Lecturar”. México: Jardín LAC. 

7.- López, María Emilia (2021). “Tutelar la soberanía del que lee (y juega). Una reflexión inspirada en 

Walter Benjamin”. Revista Leer, escribir y descubrir. Nov. Vol. 1 N.° 9. Comité Latinoamericano para 

el Desarrollo de la Lectura y la Escritura International Literacy Association. 

8.- López, María Emilia (2018). Un pájaro de aire. La formación de los bibliotecarios y la lectura en la 

primera infancia. Buenos Aires: Lugar. 

9.- Mondragón, Rafael (2021). Acerca de las filosofías del cuidado y la potencia de la fantasía. México: 

Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM.  

  



 

47 

Créditos 

Autores: María Emilia López 
 

Cómo citar este texto:  

López, María Emilia (2023). Clase Nro. 3: “Lecturar”, o cómo acompañar cada camino lector en la primera 
infancia. Lenguajes e infancias II: Palabras, poética, tiempos y espacios de lectura en la educación inicial. 
Buenos Aires: Ministerio de Educación de la Nación.  

 

  
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR


 

48 

Módulo 5: Lenguajes e infancias II 

 

Clase 4: Los buenos acervos y las mediaciones lectoras en 

la educación inicial 
 

 

Se ha perdido un caballito 

que no era de calesita, 

ni dormía en el campo. 

Era pequeño, bello 

y cabía en una bolsa de labores. 

 

Caballito de mar, 

¿dónde te has ido? 

Edith Vera 

 

 

Presentación 

Nos acercamos al final de este módulo, con la expectativa de que este breve recorrido haya resultado 

estimulante y les genere curiosidad y deseos de explorar el acto de lecturar con las niñas, los niños y 

las familias con las que comparten la educación inicial. 

En esta clase vamos a profundizar en la mediación lectora, tanto a través de las interacciones como 

desde la selección de acervos. Tomaremos como referencia algunas situaciones concretas para 

analizar el papel de los adultos, las habilidades de las niñas y los niños, la construcción de 

comunidades de lectura. También revisaremos el uso que hacemos de las bibliotecas en los jardines 

maternales y de infantes. 

Pondremos especial atención en el acompañamiento de las madres, los padres, los familiares de 

crianza, quienes pocas veces son pensados desde su lugar de lectores, en los jardines. Suele darse 

por supuesto que dentro de cada adulto vive un lector, pero si la vida no te ha tratado demasiado 

bien, si la escuela no ha sido generosa en el acompañamiento de tus procesos de aprendizaje, si leer 

era algo superfluo en la vida familiar, la lectura puede ser algo árido, poco placentero, casi sin sentido. 

Observaremos cómo, para muchas familias, el estímulo que ofrece el jardín, el amor y la alegría de 



 

49 

leer con otros, el descubrimiento de libros maravillosos, encienden la pasión por leer, y así no solo 

se convierten en grandes lecturadores de sus hijos e hijas, sino que también transforman sus propios 

caminos como lectores.  

Analizaremos algunos materiales bibliográficos, además de la clase, que nos permitirán profundizar 

en los diversos temas propuestos. 

 

1.- ¿Cómo comienzan a leer libros las niñas y los niños pequeños? 

Comencemos a indagar en los procesos que nos convierten en lectores. Una de las características de 

la lectura es que nos exige “prestar” atención. Y aquí podríamos jugar con un doble sentido para el 

verbo “prestar”. Por un lado, es dar atención, ofrecer atención, y por otro, prestar como “préstamo”. 

El adulto le ofrece su atención al niño o a la niña para que comience a concentrarse en el libro, en la 

lectura; mi atención hacia el libro, como mediadora, pone en disponibilidad tu atención como bebé, 

te lleva hacia la atención conjunta, lo cual constituye un gran aprendizaje. En ese sentido, un niño 

presta atención porque antes alguien le ha prestado, en tanto dar en préstamo, su “saber atender” 

hacia el libro. Esto nos habla de la intersubjetividad, de la necesidad de aprender a estar con otros 

en estados sensibles compartidos (¿recuerdan estas ideas trabajadas en las clases anteriores?). 

Podríamos decir también que el primer “saber atender” está en el trabajo de leer el rostro de la 

mamá, del papá, de la maestra, un “rostro-libro”, con el que aprendemos a identificar el significado 

de las expresiones que hablan sobre los sentimientos, las emociones, la afectividad (si mamá me 

sonríe cuando estoy llorando es porque no está enojada conmigo, porque me quiere consolar y puedo 

confiar en ella… Si mamá no me mira y está distante, algo no anda bien…). Leer rostros es uno de los 

primeros trabajos de lectura que realizamos los seres humanos.  

Por otro lado, cuando la atención se concreta y el acto de leer es una realidad, lo que sigue es 

sumamente sencillo para los niños y las niñas de la primera infancia, quienes realizan cotidianamente 

ese ejercicio de trasladar las cosas de la orilla de las representaciones cristalizadas (lo que llamamos 

“realidad”) a la orilla de la fantasía (lo que transmuta con el juego). Porque juegan, porque viven 

llevando sus cositas de una orilla a la otra con total naturalidad, los niños y las niñas saben 

perfectamente de qué se trata la literatura (López, 2021).  



 

50 

La literatura, que es arte, y el juego, viven a la vera del mismo río. En ese sentido podemos pensar la 

lectura como juego y los textos como juguetes. Hay entre ellos una gran familiaridad.  

Walter Benjamin señala que los ritmos tempranos del juego son los que nos permiten captarnos a 

nosotros mismos, para siempre. “Todo podría lograrse a la perfección, si las cosas pudieran realizarse 

dos veces” (1989), dice Benjamin, cuando se refiere al interés en la repetición del juego. Algo parecido 

ocurre con la lectura cuando un mismo libro vuelve una y otra vez; involucra todo nuestro ser y 

nuestras experiencias previas, tiene sentidos profundos, y el lector o la lectora que repite su lectura 

busca y hurga algo propio, de su mundo de placer, de misterios, de temores o deseos, también algo 

nuevo, y ahí está en juego toda su subjetividad.  

Para ese juego hacen falta buenos y diversos libros, una alta dosis de poesía (que no se traduce solo 

en el poema) y una disponibilidad-libertad de parte del mediador o mediadora, que adecua su ritmo 

al de los lectores.    

 

 

2.- Tutelar la soberanía del que juega (y lee) 
 

La niña toca en el piano 

con un dedo, 

una bella canción, 

lenta, para la lombricita. 

La niña toca en el piano 

con dos dedos,  

una bella canción, 

rápida, para la hormiguita. 

Edith Vera 

 

En la clase 3, Carola nos dio pie para pensar en las mediaciones lectoras, en quiénes son nuestros 

pequeños destinatarios, cuánta singularidad y potencia se juega en cada uno de ellos y ellas cuando 

leen y qué es necesario ofrecer. Vamos a continuar indagando en las formas de intercambio, en 

nuestra guía en cada situación de lectura compartida, y sobre todo en la especificidad de la mediación 

de lectura literaria, revisando de qué hablamos cuando hablamos de arte, y qué hace el arte con 

nosotros. 



 

51 

 

Los relatos, los textos literarios son retazos de infancia que atravesaron el tiempo y se plasmaron en 

libros para que todos, cualquiera, el que quiera, pueda volver a recorrer, con la demora del poeta, 

esos llanos, volcanes, ríos, meandros del cuerpo y del alma, hasta encontrar algunas respuestas, que 

no son más que señuelos para preguntas nuevas. “El arte alimenta reservas de significación, fomenta 

embriones de futuro”, dice el curador paraguayo Ticio Escobar (2021). Lo mismo hacen los niños y las 

niñas cuando juegan y leen. Y esos son actos de emancipación sobre lo que existe, de creación de 

mundo. Por eso tiene tanto sentido desde mi punto de vista esta frase que me prestó Benjamin: 

“Tutelar la soberanía del que juega (y lee)”. 

Dice Benjamín:  

Cuando inventan historias, los niños son registros que no se dejan cortar las alas por el “sentido común”, 

de golpe las palabras se cubren con trajes y –en un relámpago– están implicadas en duelos, escenas de 

amor y reyertas. Las palabras se disfrazan de un solo golpe, y en un abrir y cerrar de ojos quedan 

envueltas en combates y trifulcas. Es así como los niños escriben sus textos, pero es así también como 

los leen. (1986) 

Decíamos en la clase anterior que Benjamin supone que los grandes vigilan el mundo de la percepción 

de los niños y niñas. Y yo estoy bastante de acuerdo. Tutelar la soberanía del que lee se convierte en 

una necesidad porque hay un riesgo. 

Para pensar en esos riesgos, en esa necesidad adulta de vigilar y diría modelar la percepción, vamos 

a indagar levemente en las características de los buenos libros para la primera infancia, algo de por 

sí complejo, porque si hay seres inclasificables esos son los niños y las niñas pequeños (López, 2021).  

  



 

52 

3.- ¿Qué libros para qué niñas y niños? 
 

Si encuentras a la que fue mi infancia 

le pones violetas en el pelo, 

tréboles en los ojos, 

una uva en la boca 

y almendras en el corazón. 

Ella comprenderá. 

Edith Vera 

 

A veces, cuando comenzamos a pensar una selección de libros para educación inicial, surgen ciertas 

ideas acerca de las características que estos deberían tener, que pueden resultar estereotipadas. En 

la clase anterior trabajamos sobre las clasificaciones centradas en la edad del lector, y advertíamos 

que ese criterio aún tiene mucha fuerza en las selecciones, suponiendo que a la misma edad 

corresponde la misma habilidad o interés, como si el ambiente y la propia personalidad no influyeran 

en la construcción de cada camino lector. A continuación, compartimos una escena de lectura en la 

que muchos prejuicios se desmoronan, a partir de las soluciones que encuentran las niñas y los niños 

cuando el libro los incomoda. Alguien podría preguntarse: ¿este libro es adecuado?, ¿estos temas 

son interesantes?, ¿hace falta leer estas cosas?, ¿a esta edad está bien leer libros que incluyen 

problemáticas sociales?, ¿y si el libro los lastima? Leamos la escena y seguimos pensando juntas/os: 

 

Primera escena:  

En una sala que reúne a niños y niñas de dos y tres años, en un jardín maternal, están leyendo por 

primera vez el libro Tengo miedo, del escritor e ilustrador colombiano Ivar da Coll. Es un libro 

particular, tiene imágenes que sugieren inequidad o violencia. Las ilustraciones muestran parte de la 

realidad social colombiana (y de muchos otros países). El relato literario se dedica a problematizar 

los miedos nocturnos de Eusebio, habituales para muchos niños y niñas; el relato plástico pareciera 

desplegar otras razones posibles de sus miedos, no explícitas en la escritura, ligadas a los 

desplazamientos, secuestros, pérdidas. Se trata de un libro-álbum en el que la ilustración suma 

contenidos y argumento al texto escrito. 



 

53 

Cuando las maestras leyeron por primera vez este libro se inquietaron, aunque a una de ellas le gustó 

especialmente. Luego, lo leyeron con los niños y las niñas, ¡muy interesados! Pero hay una ilustración 

especialmente complicada. Eusebio va enumerando las características de todos los monstruos a los 

que les teme: los que tienen cuernos, los que son transparentes, los que tienen colmillos, los que 

vuelan en escoba y en la nariz les nace una verruga, “los que se esconden en lugares oscuros y solo 

dejan ver sus ojos brillantes…”, y aquí, en esta parte del relato, la ilustración muestra a un monstruo 

enorme que le roba el hijo a un papá que se ve diminuto (o disminuido) frente al poder del monstruo; 

el hijo secuestrado estira los brazos hacia el padre, sin éxito.  

 

Esta escena no se resuelve en el texto ni en la ilustración, concluye así, y las maestras se preguntaban: 

“¿qué va a ocurrir con esto cuando lo leamos?” En la primera lectura ese hecho pasó aparentemente 

desapercibido; en la segunda, Lucía se preocupó y lo dijo: -“Mirá, le está robando el hijito”. Todos 

comentaron preocupados esa escena, preguntaban qué iba a ocurrir. Las maestras hicieron un 

silencio de respuesta, un poco por la sorpresa y otro poco para dar lugar a las hipótesis de las y los 

pequeños lectores. Ese silencio se rompió cuando Juan, lector ya enamorado de este libro desde la 

primera lectura, les dijo a sus compañeros: -“No se preocupen, se lo podemos devolver”, e hizo el 

gesto de tomar entre sus manos al hijo raptado por el monstruo y lo devolvió al padre impreso en la 

página. La situación se distendió. De allí en adelante, cada vez que leen este libro, los niños y las niñas 

suman esta escena, le dicen a su maestra que espere antes de dar vuelta la hoja, y repiten: “No te 

preocupes, te vamos a devolver al hijito”; hacen el gesto con las manos y siguen adelante. Este libro 



 

54 

ya tiene una escena más, escrita por un pequeño grupo de lectores y lectoras comprometidos 

(debemos avisárselo a Ivar da Coll, su texto fue revisitado por otros escritores). 

Alrededor de “Tengo miedo” se conformó una pequeña comunidad de lectura, hay un subgrupo de 

niños y niñas que está enamorado del libro y cada uno de ellos reclama la presencia de los otros tres 

o cuatro cuando se dispone a leerlo, como si fuera un placer que crece cuando se comparte con 

quienes sienten igual de intensamente la relación con ese objeto artístico. Una de las tres maestras 

del grupo es la más interesada en este libro: ella también dice “me encanta”, como dice Juan cuando 

quiere leer Tengo miedo (“¿Me leés el libro que me encanta?”), y los niños la buscan especialmente 

a ella, con complicidad, en el momento de su lectura (López, 2019). 

¿Podríamos pensar esta mediación como un acto de tutelar la soberanía del que lee? Probablemente 

sí, por un lado porque el equipo docente se aventura a incluir un libro nuevo en la biblioteca de la 

sala, tomando en cuenta que al grupo de niñas y niños les encanta la obra de Ivar Da Coll. Pero es un 

libro disruptivo, más difícil de leer que “Chigüiro y el lápiz”, por ejemplo, otro libro del mismo autor. 

Sin embargo, se arriesgan, y asumen el vértigo de no saber qué va a ocurrir. Y llega la escena temida, 

en la que reaccionan con cierto asombro, y tal vez susto. Pero hay un silencio adulto, que espera y 

facilita que entre ellos puedan pensar una salida, una construcción de sentidos razonable para lo que 

sus subjetividades necesitan. 

Sin dudas este grupo de niñas y niños creció en su camino lector al tener esta posibilidad de lectura. 

Sin dudas las maestras crecieron en su capacidad de lecturar, en tanto atravesaron incertidumbres y 

experimentaron nuevas formas de resolver el sentido, en forma comunitaria, con las niñas y los niños. 

Por otro lado, ¿cómo saber qué pueden nuestras niñas y niños como lectores si no nos aventuramos 

a nuevos materiales, que provoquen desde el punto de vista artístico resonancias con las que hay 

que luchar? 

 

Segunda escena:  

Una sala de un centro infantil reúne a niños y niñas de seis meses a un año. Entre los juguetes 

dispuestos hay dos canastos de libros en el piso. Los bebés que gatean se acercan, los toman, los 

sacuden, uno de ellos disputa con otro el libro No te metas los dedos en la nariz, de Benoît Charlat. 



 

55 

El que triunfa lo toma de las tapas abiertas y se lo pone de sombrero, intenta gatear con el libro en 

la cabeza, lo pierde y abandona el interés por él. El niño que lo había perdido se lanza por el libro, lo 

observa, lo abraza, mete los dedos en los agujeros una y otra vez, observa al lobo de la contratapa y 

gruñe, muerde el libro (en esta historia el lobo muerde los dedos de los niños). Lo hojea, se ríe, hace 

los ruidos de un auto que aparece en una ilustración pequeñísima de la página 4, lo cierra y se lo lleva 

a su maestra. Ella le propone leérselo, el bebé se queda sentado y atiende con entusiasmo durante 

varios minutos (López, 2019).  

Así leen los bebés. En esos gestos mínimos, arte y juego se fusionan y permiten el ingreso en la cultura 

escrita y en la lengua del relato. ¿Qué ocurriría si los libros no estuvieran disponibles a ras del piso y 

su uso dependiera de la iniciativa del adulto únicamente? ¿Los bebés habrían actuado de tantas 

maneras distintas? ¿Habrían aparecido esas iniciativas y esa exploración? “Tutelar la soberanía del 

que lee” se traduce también en la libertad para abarcar los libros de diversas maneras, incluido el 

cuerpo (las manos, los dientes, las acciones motoras como arrojar, sacudir, etcétera). El derecho al 

libro es un derecho físico y mental, y para apropiárselos no hay más remedio que abordarlos con 

todos los sentidos; esa es la lectura multimodal de la que hablamos en clases anteriores. 

Si no hay biblioteca a la altura de las niñas y los niños en cada sala de jardín de infantes o maternal, 

si los libros están encerrados en la dirección del jardín y o en una biblioteca especial a la que solo los 

adultos tiene acceso, no estamos tutelando la soberanía del que lee; esos son los riesgos en los que 

se encuentran las niñas y niños pequeños, y deberemos trabajar mucho para que los libros sean 

verdaderos juguetes, a la mano: juguetes por el derecho a la manipulación y a la posesión, juguetes 

por las ficciones potentes que encierran. 

 

4.-Ampliando la reflexión sobre las formas de mediación lectora 

Centremos la atención en algunas situaciones que resultan cotidianas en el intercambio lector con 

niñas y niños. Comencemos por algunas cuestiones sobre el acervo y pongamos especial atención en 

el modo minucioso con que las mediadoras observan a sus grupos, interpretan sus necesidades y 

planifican para esos fines. Escribe Olimpia, bibliotecaria que está participando de un seminario sobre 

lectura en la primera infancia a mi cargo, refiriéndose a su biblioteca: 

 



 

56 

Me doy cuenta de la importancia de hacer una buena selección, la diversidad no implica que cabe todo, 

la diversidad necesita tener como común denominador la belleza literaria y la estética visual. 

El acervo… como que está abierto a todo, desde editoriales que estereotipan la idea de la lectura para 

bebés, libros de tela, prevalece el libro cuya función pareciera ayudarle a reconocer el entorno, su 

entorno.  

Hay dos joyas, los libros de poesía editados por Naranjo. Los usamos, siento que no hay la suficiente 

atención, me desespero, creo que no di tiempo para dejarlos LEER a su manera esos libros. Llega un 

momento en que me doy cuenta de que tengo que cambiar mis expectativas y el ritmo. Noto que cuando 

colocamos en las canastas libros de poesía hay poca interacción, incluso es un libro que pocas veces ha 

sido tomado por un adulto para leerlo, y sobre esto tengo que trabajar.  

También descubro rituales: Lea, por ejemplo, necesita empezar con el libro “Números” para después 

explorar otros, le he dispuesto otros libros con el mismo tema pero su favorito es ese, su lectura –ahora 

lo valoro– se acompaña de la contemplación (la imagen de los globos y los patos es su favorita), del 

reconocimiento (hay un gusto por el conteo, por leer los números), de la conversación y creación de 

relatos a partir de las imágenes. Romina, en cambio, prefiere un libro sobre el alfabeto que cuenta la 

historia de un ratón que juega con las ramas de un árbol y va creando las letras, a Romina le fascina 

imitar los movimientos del personaje. 

La poesía, ese primer lenguaje poético que nos habita desde que nacemos, se nos vuelve extraña con 

el tiempo, y Olimpia detecta que para hacer crecer los caminos lectores de sus lecturados tiene que 

explorar más cómo mediar poemas… 

Otra cuestión fundamental en la mediación lectora está centrada en la importancia de leer los textos 

originales de los libros. Muchas veces en el intento de simplificar el contenido o la retórica, haciendo 

alusión a que los niños y niñas no comprenderán el nudo o el lenguaje, los adultos ignoramos los 

aspectos literarios o estilísticos de un cuento y lo transformamos en una versión simplificada, donde 

las texturas y pliegues de la literatura se desvanecen. Pero ¿qué queda de un cuento si desbaratamos 

sus palabras? ¿Por qué privar a los niños y niñas del placer de ignorar parte de lo que se dice y 

fantasearlo, hacer elucubraciones, inferirlo a través de sus propias experiencias cercanas, de las 

ilustraciones, de su intuición? ¿Tenemos derecho a negarles la belleza de las palabras en pos de la 

comprensión? (López, 2018). 



 

57 

Escribe Benjamin, en su ensayo sobre el narrador: “Las huellas del narrador se aferran a la historia 

del mismo modo en que lo hacen las huellas del alfarero a la vasija de barro” (2015). ¿Qué clase de 

obra-libro reciben los niños y las niñas cuando simplificamos el argumento o el lenguaje en sí mismo?, 

¿no es este un ejemplo de la desconfianza en la inteligencia infantil?, ¿cómo hace un adulto para 

“saber” qué efectos estéticos del lenguaje es necesario desmantelar para que un niño o niña 

“comprenda”? Allí otra vez tenemos un riesgo, y es necesario tutelar la soberanía del que lee… 

garantizándole que le leeremos el texto original.  

Diana, una bibliotecaria que está explorando la lectura con primera infancia, lucha consigo misma 

frente a esta práctica tan arraigada cuando se da cuenta de este conflicto, y dice: “Se está intentando 

leer el texto original, pero no es fácil, son manías de mucho tiempo, pero solo así se le ha encontrado 

el verdadero valor que ese escritor le quiso poner a esa historia, ya que se ha comprendido que una 

cosa es la historia que quiso el autor y otra es nuestra interpretación”. 

Olimpia, quien nos acompañó anteriormente, pensando en la lectura de los textos originales escribe: 

Regreso a la palabra “confiar”. Me doy cuenta de que antes lo que solía hacer era editar el texto, 

acortarlo, saltarme páginas porque es muy largo, porque están inquietos, porque no ponen atención, 

porque siento que ya se aburrieron, porque le falta al texto más tensión. Ahora entiendo que estoy 

ejerciendo un tipo de censura, que no estoy posibilitando que escuchen, que se familiaricen con diversas 

formas de narrar, que estoy respondiendo a mis estereotipos sobre lo que considero una respuesta 

lectora adecuada por parte de los niños pequeños. 

 

 

La mediación lectora con las familias 

Como enunciamos al inicio de la clase, nos importa de manera especial la mediación lectora con las 

familias, incluidos los adultos y adultas. En esta escena que leeremos a continuación se ponen en 

juego el lugar de los adultos, la comunidad de lectura, la improvisación con sentido, como decíamos 

en una clase anterior. Esta “improvisación con sentido” (López, 2023) es el aspecto creador de 

nuestra práctica, lo que fluye de manera situada para que todos los gestos, las necesidades, los 

intereses de los lectores encuentren eco en la mediación que realizamos.  



 

58 

 

Tercera escena:  

“Nunca había tenido la oportunidad de leerle  
a mi bebé un cuento; pensé que eso solo se  

presenta en familias que tienen la oportunidad  
de comprar libros a sus hijos”. 

 

Testimonio de una mamá en la Biblioteca pública (López, 2018) 

 

Una bibliotecaria de una biblioteca popular está dando acompañamiento a un grupo de mujeres que 

necesitan aprender a leer y escribir. Ellas vienen con sus hijas e hijos pequeños, porque no tienen 

con quien dejarlos mientras dura la sesión de biblioteca. Hay bebés de pocos meses y también niños 

y niñas de cuatro y cinco años. Al principio la situación es complicada, las madres no se pueden 

concentrar y los niños no se conforman con la atención a medias. La bibliotecaria nunca ha trabajado 

con niños y niñas tan pequeños, quiere poner a dibujar y escribir a los más grandes, pero eso no dura 

más que unos pocos minutos. Podría insistirles a las mujeres para que consigan con quien dejar a sus 

hijos en sus casas, pero en un momento descubre que un niño de cuatro años está “leyéndole” un 

libro a un bebé inquieto. Allí se ilumina, y comienza a planificar encuentros de lectura para estas 

madres con hijos pequeños, les pide ayuda a dos amigas, entonces las sesiones se transforman en un 

programa de niños, niñas y adultos, que hacen crecer los intercambios lingüísticos, amorosos, 

lúdicos, literarios. Funciona como un buen ejercicio para las mujeres que deben aprender a leer y a 

escribir, y lo hacen desde un lugar tan gozoso como útil a la crianza y a sus propios devenires de 

madres. Las sesiones de alfabetización ahora tienen dos tiempos: media hora de lectura en 

interacción de madres, bibliotecaria, amigas colaboradoras y niños, y cuarenta minutos de trabajo 

específico con las mujeres, mientras los niños continúan su sesión de lectura con las personas que 

ayudan (López, 2019). 

Aquí los derechos de todos, niños, niñas y adultas, encuentran un lugar de expansión. Los lecturados 

y las lecturadas disfrutan de la comunidad lectora que son capaces de crear y sostener. Las madres, 

los padres, los familiares de crianza se convierten en mediadores de lectura de sus propios hijos, y 

ese contacto íntimo, corporal, afectivo y simbólico construye vínculos humanos de enorme potencia 

y confianza. Por eso podemos decir que cuando lecturamos y ofrecemos herramientas a las familias 

para hacerlo en sus casas, estamos fortaleciendo las relaciones de apego, los vínculos amorosos, la 

capacidad de imaginar, en definitiva, la salud mental de nuestro entorno. 



 

59 

 

 

Recurso didáctico 

Para continuar explorando la mediación con las familias, les proponemos leer el siguiente 

texto, que recupera un proyecto coordinado por María Emilia López en el jardín maternal 

de la Facultad de Derecho (UBA), dedicado al préstamo de libros. Lo llamamos “Préstamo 

acompañado”, y participan de él todas las familias, cuando ingresan por primera vez al 

jardín. Es parte de nuestro recibimiento lector. Encontrarán la planificación de un 

proyecto de largo plazo, la escritura de reseñas, el seguimiento de los caminos lectores de 

cada uno de los participantes: los bebés y sus madres, padres, hermanos, familiares de 

crianza. 

López, María Emilia (2020). Anidando entre lectores. Bogotá: CERLALC.  

 

 

5.- ¿Cómo construir un acervo de libros para las primeras infancias? 

Vamos a elaborar una lista de sugerencias para tomar en cuenta a la hora de seleccionar libros para 

nuestros acervos, recuperando lo que hemos trabajado hasta aquí: 

● Seleccionar variedad de géneros: libros de poemas, libros-álbumes con palabras y sin 

palabras, cuentos, historietas, leyendas, libros informativos, libros de la tradición oral. 

● Investigar acerca de los autores e ilustradores que nos resultan más interesantes, sumar 

libros de los autores preferidos de los niños y niñas, acompañando la profundización en la 

lectura. 

● Elegir libros por su valor artístico o informativo, no por su materialidad. ¿A qué me refiero 

con esto? Si para los bebés solo seleccionamos libros de cartón duro, libros de tela o de 

plástico, el criterio de selección resulta muy pobre: lo más importante de los libros para 

bebés no es el material, sino lo que vive dentro como texto, ilustración, diseño, etcétera. 

● Olvidémonos del “tema” por un rato, y seleccionemos por el placer que nos da encontrarnos 

con las propuestas de los buenos libros (para ampliar la mirada específicamente sobre “el 

tema” les sugerimos la lectura atenta de las páginas 20 y 21 de “Nidos de lecturas”, 

especialmente las reflexiones de Jaqueline Held y Marcela Carranza)  



 

60 

● Separemos la selección de acervo de las unidades didácticas. En la amplitud inicial propuesta, 

tendremos muchas posibilidades de encontrar aquello que se necesita cuando el interés de 

los niños y niñas marca un camino. Si el recorte de títulos se inicia por las unidades didácticas, 

todo ese magma de significación personal del que hemos hablado se reduce, no encuentra 

ecos. Que sean los niños y las niñas los que construyan las relaciones entre los libros de su 

biblioteca y lo que les interesa pensar/jugar. 

● Recordemos que la edad del lector y la lectora no es biológica sino cultural. Entonces 

conviene evitar criterios como “libros cortos” para los niños y niñas de menos de 3 años, 

libros con pocas palabras para los bebés. Si estamos dispuestos a generar experiencias de 

lectura con frecuencia y generosidad, las lectoras y los lectores pequeños estarán en las 

mejores condiciones de explorar libros complejos, tanto en los textos escritos como en las 

ilustraciones.   

 

 

 

Para continuar pensando en los acervos, a través del análisis de libros, les sugerimos 

leer los siguientes materiales: 

● López, María Emilia (2021). Guía para madres y padres de familia: Mi primera 

biblioteca. México: Secretaría de Educación pública. 

Se trata de una guía elaborada para las familias, en las que realizamos un recorrido por 

los procesos lectores de los bebés, niñas y niños pequeños, y analizamos libros que 

forman parte del acervo que madres y padres se llevarán en préstamo. Esta también es 

una estrategia de mediación: la escritura de una guía para seguir pensando juntos qué 

nos dan los libros de nuestra biblioteca escolar. 

También complementamos esta clase con el libro “Nidos de lecturas”. En esta ocasión, 

sugerimos leer desde la página 28 a la página 31. Pongan especial atención en estos 

conceptos: 

● La definición de “camino lector” que nos ofrece Laura Devetach. 

● “Las pelotas que les tiramos a la cancha”, siguiendo la reflexión de Michele Petit. 

● El concepto de comunidad de lectura. 

 



 

61 

Nos despedimos con música y poema 

Y ahora sí nos despedimos. Como cierre del módulo, les regalamos esta canción, que surge de un 

poema de Edith Vera, poeta cordobesa que nos acompañó en esta clase.  

A fines de 2022 echamos a rodar un proyecto colectivo en el jardín maternal de la Facultad de 

Derecho (UBA) sobre la obra de Edith Vera, un homenaje a su maravillosa poesía y sus modos de 

mirar el mundo. Hicimos diversas mediaciones con poemas y objetos artísticos. También les pedimos 

a los padres de un niño y una niña, que están relacionados con la música, que compusieran una 

canción cada uno, sobre dos poemas de Edith Vera. Todos y todas las aprendimos rápidamente, y 

andábamos por el jardín, chicos y grandes, acompañados por la melodía de la hormiguita. 

Esta es la canción de la hormiguita, con letra de Edith Vera y música de Alejandro de Arechavala, el 

papá de Victoria. Otra forma de mediación poética, de creación colectiva, de construir comunidad de 

lectura (y canto), afectos y juego. 

¡Ojalá la disfruten! 

 

La canción de la hormiguita. Alejandro de Arechavala y Edith Vera.  

 

Muchas gracias por sus lecturas atentas, por su participación, y esperamos que estos pequeños 

destellos de escritura sigan reverberando en sus mañanas y sus tardes con las chicas y los chicos del 

jardín. 

 

 

Bibliografía de referencia 

1.- Benjamin, Walter (1989). Escritos. La literatura, los libros y los jóvenes. Buenos Aires: Nueva visión. 

2.- Benjamin, Walter (2015). La obra de arte en la era de su reproductibilidad técnica y otros relatos. Buenos 

Aires: Ediciones Godot.  

3.- Da Coll, Ivar (2012). Tengo miedo. Bogotá: Babel. 



 

62 

4.- Escobar, Ticio (2021) Aura latente. Buenos Aires: Tinta limón. 

5.- López, María Emilia (2020). “Seleccionar libros para les inclasificables niñes (y desconfiar el cartoné)”. Plan 

Nacional de Lecturas. Ministerio de Educación de la Nación. Argentina. 

6.- López, María Emilia. et. al (2020). “Anidando entre lecturas”. Bogotá: CERLALC. 

7.- López, María Emilia (2019). Un mundo abierto. Cultura y primera infancia. Buenos Aires: CERLALC-Lugar. 

8.- López, María Emilia (2021). “Tutelar la soberanía del que lee (y juega). Una reflexión inspirada en Walter 

Benjamin”. Revista Leer, escribir y descubrir. Nov. Vol. 1 N°9. Comité Latinoamericano para el Desarrollo de la 

Lectura y la Escritura International Literacy Association.  

9.- López, María Emilia (2021). Guía para madres y padres de familia: Mi primera biblioteca. La lectura y los 

libros para las niñas y los niños. Programa de Expansión de la Educación Inicial. Secretaría de Educación 

Pública. México. 

10.- López, María Emilia (2018). Un pájaro de aire. La formación de los bibliotecarios y la lectura en la primera 

infancia. Buenos Aires: Lugar. 

11.- López, María Emilia (2023) “La improvisación en la planificación docente”. Jardín maternal. Facultad de 

Derecho. Universidad de Buenos Aires. 

12.- Vera, Edith (2022). El silbido de vientos lejanos. Poesía reunida. Córdoba: Caballo negro. 

 
 
Créditos 

Autores: María Emilia López 
 

Cómo citar este texto:  

López, María Emilia (2023). Clase 4: Los buenos acervos y las mediaciones lectoras en la educación inicial. 
Lenguajes e infancias II: Palabras, poética, tiempos y espacios de lectura en la educación inicial. Buenos Aires: 
Ministerio de Educación de la Nación.  

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 3.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_AR



