
ELABORACIÓN  
de MATERIALES de ESI  
en LENGUAS INDÍGENAS



Presidente
Alberto Fernández

Vicepresidenta
Cristina Fernández de Kirchner

Jefe de Gabinete de ministros
Santiago Cafiero

Ministro de Educación
Nicolás Trotta

Unidad Gabinete de Asesores
Matías Novoa Haidar

Secretaria de Educación
Marisa Diaz 

 

Subsecretaria de Educación Social y Cultural	  Subsecretaria de Gestión Educativa y Calidad
Laura Sirotzky 					     Verónica Piovani

 

Directora de Educación para los Derechos Humanos, Género y Educación Sexual Integral
María Celeste Adamoli

Coordinadora del Programa Nacional de Educación Sexual Integral 
Mirta Marina

Coordinadora de la Modalidad de Educación Intercultural Bilingüe
Adriana Serrudo 



ELABORACIÓN  
de MATERIALES de ESI  
en LENGUAS INDÍGENAS



Ministerio de Educación de la Nación

   Elaboración de materiales de ESI en lenguas indígenas / 1a ed . - Ciudad Autó-

noma de Buenos Aires : Ministerio de Educación de la Nación, 2020. 

   56 p. ; 28 x 20 cm. 

   ISBN 978-950-00-1225-6 

   1. Educación Sexual Integral. 2. Lenguas Aborígenes. I. Título. 

   CDD 371.714 

Se permite la reproducción total o parcial de este material citando la fuente.

Dedicamos este trabajo a la memoria de Flora Cruz y Alejandra Llanos, luchadoras 

incansables que deseaban un mundo más justo y por eso enseñaban ESI.

Programa Nacional de Educación Sexual Integral

Coordinadora: Mirta Marina 

Contenidos: Gabriela Nacach, Sofía Brailovsky y Luciana Muzón

Colaboraciones y agradecimientos: Fabiana Santos, Elsa Segundo, Sergio Rojas, Nora Con-

domí, Osvaldo Segovia, Ramona Giménez, Mario Acho, Tulio Cañumil, Rebeca Camacho, 

Raúl Sena, Rosalino Duarte, Juana Novillo, Policarpio Mamani Mendoza, Aymé Acho, Andrés 

Arias, René Gaspar, Carmelo Flores, Azucena Villegas, Milagros Vilar, Georgina Fraser, María 

Aleman, Leticia Virosta, Hugo Arce, Clarisa Godoy, Merardo Monne, Noelia Sánchez, Silvia 

Hurrell, María Lía Bargalló, María Julia Planas, Manuela Anastasía, Miguel Marconi, Marcelo 

Zelarallán, Pablo Martín, Osvaldo Cipolloni, Marcelo Musante. 

Coordinación de Materiales Educativos

Coordinadora: Alicia Serrano

Responsable de Publicaciones: Gonzalo Blanco

Diseño: Verónica Codina, Rafael Medel y Leda Rensin

Ilustraciones: Emilio José Moreno



Prólogo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 5

Presentación . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6

1. Introducción. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 7

1.1. La Educación Intercultural Bilingüe (EIB). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 7

1.2. La Educación Sexual Integral (ESI) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 10

1.3. La articulación entre la Educación Sexual Integral y la Educación  
Intercultural Bilingüe. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 12

1.3.1. Jornadas de Formación Institucional “Educación Sexual Integral:  
es parte de la vida, es parte de la escuela”. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 14

1.3.2. La demanda: estética y visibilidad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15

2. Algunas ideas para reflexionar. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 18

2. 1. La participación indígena en la política pública. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 19

2.1.1. La participación indígena en la Educación Sexual Integral. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 20

2.1.2. Las y los docentes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 22

2.2. Lenguas indígenas y vitalidad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 23

2.3. Las identidades. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 25

2.4. Concepciones del cuerpo y la sexualidad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 27

2.5. La negociación. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29

3. Sugerencias para multiplicar la experiencia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 34

3.1. La selección del material. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 34

3.2 ¿Quiénes tienen la responsabilidad de llevar adelante la tarea?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35

3.3. ¿Cómo se organizan los talleres de trabajo? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 36

3.3.1. Las dinámicas grupales. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 37

3.3.2. ¿Qué se trabaja en el primer taller?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 38

3.3.3. ¿Por qué es necesario un segundo taller? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 40

3.3.3.1. Los acuerdos lingüísticos son importantes. ¿También es necesario  
acordar el diseño? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41

3.3.4. El tercer taller. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42

3.3.5. Una vuelta más: la última corrección. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 44

3.3.6. Acompañamiento. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 45

Bibliografía. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 46

ÍNDICE





PRÓLOGO

Elaboración de materiales de ESI en lenguas indígenas es una publicación que recupera 
una experiencia de trabajo conjunto, que involucró a líderes de las comunidades, equipos juris-
diccionales de ESI y EIB, decenas de docentes indígenas y facilitadoras de ESI.

Entre los años 2012 y 2015, docentes y equipos directivos de todos los niveles y moda-
lidades de nuestro país asistieron a las jornadas institucionales “Educación Sexual Integral, es 
parte de la vida, es parte de la Escuela”, una propuesta nacional de capacitación masiva reali-
zada por el Programa Nacional de Educación Sexual Integral del Ministerio de Educación de la 
Nación, en articulación con los Ministerios de Educación de las jurisdicciones.

En una de las jornadas desarrolladas en la provincia de Jujuy, representantes de las co-
munidades quechua y ava guaraní acercaron el pedido de que las láminas didácticas de ESI 
estuvieran impresas en sus respectivas lenguas indígenas, para facilitar así el acceso a ellas por 
parte de sus comunidades. Allí comenzó un laborioso trabajo de construcción participativo y 
pluralista, que fue mucho más allá de la simple traducción de un material educativo y se convir-
tió en una forma de encuentro entre cosmovisiones, que dio cuenta de la implementación de 
la ESI a partir de una perspectiva respetuosa de la diversidad lingüística y cultural.

Años más tarde, y como producto de esta historia compartida, el Ministerio de Edu-
cación tiene el orgullo de presentar esta publicación. Este material reconstruye parte de ese 
proceso de producción y propone un conjunto de reflexiones, herramientas y propuestas para 
seguir trabajando en garantizar el derecho a la ESI, atravesado por las diferentes identidades, 
lenguas y culturas de los distintos pueblos originarios que habitan nuestro territorio.

Deseamos que este material contribuya a ampliar caminos y miradas en las comunida-
des. Que sea un punto de partida para seguir profundizando en una ESI que incluya esta indis-
pensable mirada intercultural.

Nicolás Trotta 
Ministro de Educación 

5



PRESENTACIÓN

A fines de 2013, en unas jornadas de capacitación desarrolladas en la provincia de Ju-
juy, el Yachachej Mario Acho1 y la Campinta guazú Flora Elsa Cruz,2 pertenecientes al equipo 
provincial de Educación Intercultural Bilingüe (EIB), transformaron una necesidad en demanda: 
que algunos materiales estuvieran impresos en las lenguas quechua y ava guaraní. A partir 
de allí, el Programa Nacional de Educación Sexual Integral, en articulación con la provincia de 
Jujuy y con el acompañamiento de la Modalidad de Educación Intercultural Bilingüe de los 
ministerios nacional y provincial y con el área de Publicaciones de la Dirección Nacional de 
Políticas Socioeducativas, desarrolló en 2014-2015 el material didáctico de ESI en lengua que-
chua o runasimi y ava guaraní (se encuentran disponibles en https://tinyurl.com/yxomzulh). 
En un largo proceso, treinta idóneas/os3 indígenas de ambos pueblos comenzaron a trabajar 
activamente en la reflexión y discusión sobre los sentidos conceptuales de la ESI. Propusie-
ron, además de la escritura, nuevos diseños estéticos para que los dibujos y las situaciones 
que aparecían en las láminas del nivel primario y secundario dieran cuenta de la pluralidad 
existente en todo el territorio nacional.

En los últimos meses de 2019, parte del equipo que acompañó este proceso –tanto des-
de ESI como desde EIB– tomó el desafío de sistematizar la experiencia y capitalizar las reflexio-
nes en pos de nuevos proyectos colaborativos, locales y situados. Presentamos aquí una serie 
de orientaciones y sugerencias para la elaboración de materiales de ESI en lenguas indígenas, 
un conjunto de herramientas que se nutren del diálogo con educadoras/es e investigadoras/es 
de distintos pueblos originarios de nuestro país.

Garantizar la ESI en contextos de diversidad cultural y lingüística advierte sobre tensio-
nes, intermediaciones y posicionamientos que requieren múltiples instancias de coordinación 
y articulación entre los distintos equipos de trabajo estatales y con los pueblos originarios a 
fin de construir una nueva episteme intercultural. Esperamos que estas páginas acompañen el 
desarrollo de materiales y propuestas educativas cada vez más plurales.

Programa Nacional de Educación Sexual Integral

1 	 Yachachej: el que enseña y comparte el saber, en quechua.
2 	 Campinta guazú: guía espiritual y orientadora política, respetada y representativa de su pueblo, en ava guaraní.
3 	 Los/as idóneos/as son figuras docentes elegidas por las comunidades para trabajar en las escuelas. De las/os 

casi treinta idóneas/os capacitadas/os, aproximadamente ocho estaban frente a un aula del nivel primario o 
secundario.

6

https://tinyurl.com/yxomzulh


1. INTRODUCCIÓN

1.1.1.1. La Educación Intercultural Bilingüe (EIB)

Re’era lataxac na shiỹiaxaua, ra ỹiaỹiatetelec ra eetec cam l-loxoc nam netaña 
alhua, nache nam no’onataxanaxat maye nanettañi, huo’otaq qoỹiettañi qom 
la’aqtaqa, huo’o ra naigui, cha’aye re’era l-loxoc nam qompi qo’ollaxa som hua’aupi 
qataq nam chegoxonguira qataq som hua’aupi nacootta’ ra huo’o ca no’onatac sa 
ishet ra huo’o cam hua’auteguelec, Qataq ra ñiguiñi na nogotolec huo’o ra lataxac 
cha’aye nam nate’elpi qataq nam lcote aca qa’añi maye ỹiaỹaten ra lataxac ra 
lco’oxoc aca laual

Enseñar y aprender en nuestra lengua es importante porque es un mecanismo de defensa 
para nosotros los pueblos indígenas. ¿Para qué? Para que no se pierda nuestra cultura, para 
que no se pierda nuestra sabiduría, para que no se pierda nuestra mirada hacia el mundo, 
que es totalmente diferente a este mundo modernizado, occidentalizado. Y aprender porque 
entramos en ese mundo donde la mirada hacia el cuidado del planeta, hacia el cuidado de 
nuestro monte, hacia el cuidado de nuestra tierra tiene que ver con eso. Para la Educación 

7



Intercultural Bilingüe, para la educación indígena, es imprescindible poder contar con 
materiales en nuestras lenguas para poder filosofar desde una concepción estrictamente 
cultural, porque la lengua es la matriz de nuestra cultura, de nuestra forma de ver el mundo. 
Para nosotros y nosotras construir colectivamente desde el punto de vista cultural ha 
sido siempre desde el punto de vista de los derechos colectivos. Para nosotros y nosotras 
construir colectivamente significa mucho porque es la esencia de nuestra cultura, es la 
esencia de nuestro pueblo, es la esencia del ser indígena. Construir colectivamente, aprender 
y desaprender colectivamente.

Sergio Rojas, docente e investigador, Pueblo Qom
Pampa del Indio, Chaco, 2019

La historia de las relaciones entre los pueblos indígenas4 y los estados está marcada por 
conflictos y tensiones. Si bien el continente sudamericano fue conquistado en el siglo XV, en el 
siglo XIX se da una discusión que todavía está vigente: la de la conformación del Estado-nación 
moderno y la incorporación subordinada de los pueblos originarios con la consecuente pérdi-
da de sus territorios y la vulneración de sus identidades.

La “Conquista del desierto” (1879-1885) y la “Pacificación del Chaco” (1884-1938)5 fueron 
los hitos fundantes en la constitución de una nación civilizada que alejara progresivamente a 
la barbarie indígena.6 Se fue construyendo así una imagen de la Argentina “libre de indios” ante 
la inmigración europea que se fomentaba. Los distintos discursos ocultaron la presencia de los 
indígenas, invisibilizándolos, marginándolos y excluyéndolos del discurso identitario nacional 
(Ministerio de Educación de la Nación, 2015a: 20).

4	 A lo largo del material se utilizará indistintamente pueblos indígenas y en menor medida pueblos originarios 
ya que, si bien la denominación más aceptada actualmente es la de pueblos originarios, el marco legislativo 
del derecho nacional e internacional legitima sus demandas en tanto miembros de pueblos indígenas. Al 
mismo tiempo, es importante saber que existen otras formas de reconocimiento que se dan dentro de las 
comunidades.

5	 En 1884 se realizó la primera campaña militar, comandada por el general Benjamín Victorica. En 1911, el coronel 
Enrique Rostagno llevó adelante el último avance sobre las comunidades indígenas. Durante mucho tiempo, la 
historiografía consideró estas fechas como el comienzo y el fin de la ocupación efectiva del territorio chaqueño 
por el Estado. Recientes investigaciones ponen en discusión los tiempos de conquista del territorio del Gran 
Chaco. Según Musante (2018: 248), “la convivencia entre el sistema de reducciones y la actuación de tropas 
militares como parte de la consigna de conquista del Chaco fue hasta 1938 cuando recién se dio por sometido 
definitivamente el territorio […] la estrategia ‘pacífica’ de las reducciones compartió un período de tiempo de 
casi treinta años con el accionar militar en la región”.

6	 La asociación del indígena a la barbarie fue propia del paradigma evolucionista. En él se definía la civilización (la 
cultura occidental que emanaba de la ilustrada Europa) como el lugar más evolucionado. El resto del mundo 
–no europeo, no blanco– se encontraba en estadíos inferiores de la escala evolutiva de la sociedad. “Bárbaros”, 
“salvajes”, “primitivos” fueron algunas de las adjetivaciones que se aplicaron a los indígenas durante el proceso de 
construcción de la nación.

8



A pesar de las múltiples resistencias, esta representación de la Argentina y de las/os ar-
gentinas/os se mantuvo a lo largo del siglo XX y en buena parte del actual. No obstante, algunos 
factores se conjugaron en toda América Latina para lo que algunas/os autoras/es definen como 
procesos de reemergencias étnicas o de visibilización identitaria. El advenimiento de las democra-
cias en la década de 1980 luego de los sangrientos años del terrorismo de Estado y el surgimiento 
del Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) en México (que se hizo público en 1994) 
fueron creando las condiciones para la progresiva autoafirmación de las identidades indígenas.7

En la Argentina, la Constitución Nacional reformada en 1994 reconoce la preexistencia 
étnica, cultural y territorial de los pueblos indígenas y garantiza el respeto a su identidad y a una 
educación bilingüe e intercultural (art. 75, inc. 17). Sin embargo, ya antes de esta reforma hubo 
distintas experiencias en algunas provincias –entre otras, en 1985 se crearon Centros Educativos 
de Nivel Medio con orientación docente en la provincia de Formosa (Decreto Nº 1119), donde 
se formaban los Maestros Especiales de la Modalidad Aborigen (MEMA) y en Chaco el Centro de 
Investigación y Formación para la Modalidad Aborigen (CIFMA) desarrolló acciones de capacita-
ción para Auxiliares Docentes Aborígenes (ADA) desde 1987– que fueron configurando lo que 
hoy es ley en el ámbito educativo: la Educación Intercultural Bilingüe, una de las ocho modalida-
des educativas contempladas en la Ley Nº 26.206 de Educación Nacional. El objetivo principal de 
esta modalidad es garantizar el derecho a recibir una educación que contribuya a fortalecer las 
lenguas y culturas preexistentes, formar y capacitar docentes indígenas y no indígenas y reno-
var los contenidos pedagógicos y curriculares en función de la diferencia cultural (Ministerio de 
Educación, 2016). Distintos nombres –Educación Intercultural Bilingüe (EIB), Educación Bilingüe 
e Intercultural (EBI), Educación Intercultural (EI)– y una misma premisa: el reconocimiento y el 
respeto a la diversidad en un diálogo inter-epistémico mutuamente enriquecedor.

En la actualidad existen más de treinta pueblos originarios reconocidos en el país. De-
finir la cantidad de lenguas indígenas que se hablan en nuestro territorio es complejo, ya que 
esa definición no responde a criterios exclusivamente lingüísticos sino también políticos. En el 
marco de los procesos de revitalización lingüística el número de lenguas varía mucho y va, por 
ejemplo, desde dieciséis en algunos casos, hasta cuarenta en otros.

 En algunas provincias o localidades, muchas comunidades no se definen como indíge-
nas, pero sí se reconocen como hablantes de una lengua de origen indígena. Esto ocurre en 
Santiago del Estero y Corrientes, por ejemplo, pero también sucede con una enorme cantidad 
de personas y familias provenientes de Bolivia, Perú y Paraguay.

En este contexto, se discute fuertemente la ampliación de la educación intercultural y 
bilingüe, más allá de la marca étnica de los sujetos de enseñanza.8 

Las continuas migraciones de comunidades hablantes de lenguas indígenas –sobre 
todo en las periferias de grandes ciudades– van delineando una necesidad: la construcción de 
una educación intercultural plena para toda la comunidad educativa, sea esta indígena o no.

7  En el ámbito educativo nacional, fueron las/os docentes indígenas quienes, junto con sus comunidades, 
lucharon por el reconocimiento de sus identidades, lenguas y culturas y la garantía de sus derechos. 

8  la Resolución 119/10, documento que amplía los artículos 52, 53 y 54 de la Ley de Educación Nacional 26.206, 
explicita que uno de los objetivos de la EIB es “la operativización pedagógica del concepto de Interculturalidad 
a fin de impregnar el quehacer cotidiano de las escuelas y sus relaciones sociales, para entonces proyectarse a 
ámbitos más amplios y llegar a la sociedad en su conjunto”.

9



1.2.1.2. La Educación Sexual Integral (ESI)

Opaetetako royembaet ta röikuaa vaera ket  rojo yave romböa mbapo pöi 
yomboete pave tenondegua.

Construir colectivamente es un proceso de aprendizaje con un objetivo y con una finalidad 
donde se entretejen los valores y principios.

Elsa Segundo, asistente pedagógica de campo de EIB, Pueblo Ava Guaraní
El Piquete y Santa Bárbara, Jujuy, 2019

(Acompañamiento de versión en lengua guaraní: Juana Novillo)

La historia de la educación sexual en las instituciones educativas se remonta a los inicios 
de la escuela misma. Dado que la sexualidad es inherente a todas las personas, es parte de 
su identidad, la escuela aún sin saberlo o queriendo negarla dio clases de sexualidad tanto al 
diferenciar filas de varones y mujeres como al intentar homogeneizar los cuerpos bajo guar-
dapolvos. También la escuela decidió que la genitalidad femenina sería invisibilizada y sólo se 
mostrarían los órganos internos nombrados como “reproductores”. El cuerpo objetivado, escin-
dido, reducido a órganos, sin afectividad, sin género, “pura” biología. 

Algunas investigaciones educativas coinciden en afirmar que toda educación es sexual 
(cf. Morgade, 2011). Tanto las regulaciones de los cuerpos como las omisiones y silencios han 
constituido un bagaje formativo escolar. La educación sexual siempre estuvo presente en to-
dos los niveles del sistema educativo regulando los cuerpos de las personas en las instituciones 
escolares y normando de manera estereotipada y discriminadora a las diversidades. Son ejem-
plos de ello la reproducción de estereotipos de género, la homogeneización de los cuerpos a 
través de uniformes o delantales, las sanciones a ciertas conductas, las filas para las formaciones 
de cada día, en las valoraciones de maestras y maestros hacia el estudiantado, la reducción de 
la sexualidad a la genitalidad y también los silencios y las omisiones.

Los movimientos de mujeres y las luchas feministas, que en la Argentina se inician de 
la mano de mujeres anarquistas y socialistas a fines del siglo XIX y principios del siglo XX, han 
tenido una participación nodal en la interpelación permanente por una educación no sexista, 
sin estereotipos y garante de derechos. El Estado se vio obligado a tomar sus reclamos y de-
mandas, a los que luego se sumaron los de los movimientos de disidencia sexual. En respuesta 
a esas luchas, a fines del siglo XX se diseñaron programas educativos de prevención de infec-
ciones de transmisión sexual y VIH-sida y programas sobre derechos de la niñez que pueden 
ser considerados la antesala de la ESI actual.

10



El 4 de octubre del año 2006 fue sancionada la Ley Nº 26.150 de Educación Sexual Inte-
gral, que establece la obligatoriedad de la enseñanza de la ESI en todos los niveles educativos 
(inicial, primario, secundario, terciario), en todas las modalidades (rural, intercultural bilingüe, 
especial, artística, en contextos de encierro, hospitalaria y domiciliaria, técnico-profesional) y 
en todas las jurisdicciones del país.

Luego de la sanción de la ley, el Ministerio de Educación de la Nación consultó a las 
jurisdicciones sobre sus experiencias y recorridos en materia de educación sexual, y convocó 
a especialistas en la temática y a representantes de distintos credos a fines de construir 
acuerdos curriculares en torno a su implementación en las escuelas de todos los niveles 
educativos. De este proceso de consultas y búsqueda de consenso surgieron los Linea-
mientos Curriculares para la Educación Sexual Integral, que definen el piso común de con-
tenidos curriculares válidos para todos los niveles y modalidades del sistema educativo, 
para todas las escuelas públicas –tanto de gestión estatal como privada– de todas las juris-
dicciones. Estos contenidos fueron aprobados en el Consejo Federal de Educación en 2008 
(Res. CFE Nº 45/08).

En consonancia con dicha normativa, ese mismo año se creó el Programa Nacional de 
Educación Sexual Integral, tal como se establece en uno de los artículos de la ley, para acom-
pañar a todas las jurisdicciones del país en el efectivo cumplimiento de la ESI. Finalmente, en 
2018, mediante la Res. CFE Nº 340/18 se establecieron los núcleos de aprendizajes prioritarios 
(NAP) para la ESI.

A partir de aquí, el programa ha desarrollado capacitaciones presenciales y virtuales y 
materiales didácticos para cada nivel educativo con propuestas para el trabajo en el aula.

Las acciones buscaron y buscan universalizar el derecho a recibir ESI en todas las unida-
des educativas del país. La ESI es un cambio de paradigma sobre la educación sexual ya que 
promueve un enfoque integral de la sexualidad, superando los enfoques tradicionales, mora-
listas o médico-biologicistas. Existen consensos respecto de que la sexualidad abarca aspectos 
biológicos, psicológicos, sociales, económicos, políticos, culturales, éticos, legales, históricos, y 
espirituales; y estos aspectos se hacen presentes en el enfoque integral.

Reconocer la perspectiva de género, ejercer los derechos, respetar la diversidad, cui-
dar el cuerpo y la salud y valorar la afectividad son ejes centrales de la ESI que se expresan 
a través de sus contenidos curriculares específicos. La perspectiva de género nos permite 
observar la realidad social y evidenciar la desigualdad entre varones, mujeres y personas 
del colectivo LGBTIQ+, realizando un necesario enlace con el respeto a esa diversidad. En 
este marco, el cuidado del cuerpo y la salud y la valoración de la afectividad son entrelaza-
mientos necesarios para garantizar los derechos de las personas. Sin la atención sobre estos 
cinco ejes no es posible asegurar el cumplimiento de la ley y las resoluciones que indican la 
educación sexual de manera integral.

11



1.3.1.3. La articulación entre la Educación Sexual 
Integral y la Educación Intercultural Bilingüe

Tukuy cheqan derechokunata sinchikuy atispa, suyupi, jatun suyupi, tukuy jatun 
suyukunapi, kapullantaj llajtakunapaj chekankuna, paykuna kakunku mawk’a 
llajtakunapaj cheqankuna, tukuy yachayninchej kawsaymanta kakullantaj sumaj 
kawsaypi, allin umachay, allin ruway, allin yachay, allin munay, ancha allin kawsay 
paywan masinwan kakullanmantaj, pachamamawan kakullanmantaj, wakakunawan 
kakullanmantaj.
Tukuy chaykuman Lamina ESI quechwapi qelqasqa kutichiasunman allin 
kawsayman, tukuy sonqomanta umamanta allinta sonqocharispa antipi llajtakuna 
allin kawsaypi kawsarisunman.

Aparte de tener todos los derechos logrados con mucho esfuerzo tanto provincial, nacional 
e internacional, [el pueblo quechua] también posee derechos consuetudinarios, que son 
derechos propios de los pueblos originarios y que el tema de educación sexual integral, se 
encuentra enmarcado dentro de los valores del sumaj kawsay, que es el pensar bien, hacer 
bien, saber bien, querer bien, que sería una plena vida armónica consigo mismo y con los 
semejantes (runa), con la naturaleza (pacha) y las deidades (waka).
Por todo ello, la lámina de ESI traducida al quechua nos volvería a revitalizar todos estos 
principios y valores de convivencia armónica en la vida andina de estos pueblos.

Yachachej Mario Acho, asesor pedagógico en lengua quechua, EIB.  
Pueblo Quechua

Provincia de Jujuy, 2019

El Estado de derecho surge en el seno del proyecto moderno para limitar los poderes des-
póticos del soberano y asegurar la libertad y propiedad del ciudadano.9 El derecho al que refiere 
es el derecho positivo, basado en una noción de justicia fuertemente arraigada a la ideología 
liberal del siglo XVIII.

A lo largo de los siglos XX y XXI los derechos fueron ampliándose progresivamente. En 
este sentido, la pertenencia a una comunidad política está siempre cambiando y por lo tanto 
transformando el sentido mismo de la comunidad (Bello, 2009). La voz de las mujeres, del colec-
tivo LGBTIQ+, de la comunidad de afrodescendientes, de los pueblos indígenas, de las personas 

9	 El uso del masculino refleja un momento histórico en el que el acceso a los derechos se encontraba restringido 
al ciudadano de género masculino. El sujeto que se erige como motor de la historia en lo que se conoce bajo el 
nombre de “revoluciones burguesas”, el primer ciudadano, es el hombre (varón), blanco, europeo, alfabetizado, 
propietario y heterosexual. Si bien las mujeres podían ser consideradas ciudadanas, lo cierto es que debió 
pasar mucho tiempo para que pudieran incorporarse a la vida política de los estados. Recién en el siglo XXI 
la legislación amplía los derechos de otras minorías: por ejemplo, en 2010 se aprobó la ley de matrimonio 
igualitario y en 2012, la de identidad de género. 

12



con discapacidad y de los niños, niñas, jóvenes y adolescentes, entre otros, han pluralizado la 
concepción de ciudadanía.

Así como la ESI expone la desigualdad de género y la violencia hacia las mujeres y perso-
nas LGBTIQ+, la construcción de estereotipos y la necesidad de respetar todas las diversidades 
de género y sexuales, por su historia, los países de América Latina encuentran la necesidad  
de ampliarse para incluir el pluralismo cultural y los derechos de los pueblos originarios. El plu-
ralismo cultural concibe la diversidad cultural y lingüística como un recurso capaz de contribuir 
a la transformación del Estado-nación y a la generación de un nuevo modo de relaciones entre 
indígenas y no indígenas (López, 2009).

Por otro lado, el pluralismo jurídico remite a la diversidad de concepciones de justicia de los 
distintos pueblos que conviven en un territorio. Si bien estas formas de administrar la justicia por mo-
mentos entran en tensión con el Estado de derecho y se hallan reguladas por legislación específica,10 
lo cierto es que, en la actualidad, el Estado también entra en tensión con su propia raíz moderna.

En este sentido, el Estado asiste a una paradoja: intenta desprenderse de una génesis 
y desarrollo homogeneizador y, al mismo tiempo, lleva consigo sus propias contradicciones 
históricas. En este marco se inscriben las relaciones entre el Estado y los pueblos indígenas y 
los desafíos con los que el primero se enfrenta –que trascienden el ámbito educativo– desde el 
momento en que las leyes vigentes renuevan y plantean nuevos compromisos (Nacach, 2015).

En el marco del reconocimiento de estas tensiones históricas que se expresaron en la 
experiencia acá desarrollada, se fue dando forma a un trabajo conjunto. Esto se reflejó en un 
proceso de dos años de duración caracterizado por un verdadero diálogo interepistémico11 
entre idóneos e idóneas de los pueblos quechua y ava guaraní de la provincia de Jujuy y los 
equipos técnico-pedagógicos de los ministerios de Educación provincial y nacional. El punto de 
articulación entre ambos derechos –el de recibir Educación Sexual Integral y el de garantizar el 
derecho constitucional de los pueblos indígenas a una educación que contribuya a fortalecer su 
identidad cultural y lingüística– encontró su síntesis en el trabajo con las láminas de ESI de Nivel 
Primario (Cambios que se sienten y se ven, Cambios que se ven y se sienten) y de Nivel Secundario 
(Soy María, Soy Rubén).

No fue sencillo. En ocasiones, la relación que se establece en la interacción de ambos acto-
res puede llegar a ser conflictiva, producto de cosmogonías,12 historias, presentes y necesidades 
diferentes. En otros casos, y de eso se trató, la posibilidad de pensar y discurrir sobre muchos y 
diversos tópicos lleva a poder aunar perspectivas con un horizonte común: el de los derechos.

10	 El Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT) sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países 
Independientes de 1989, ratificado por la Argentina en el año 2000, si bien recomienda sensibilidad para con 
el derecho que llama “consuetudinario” y las costumbres de las sociedades indígenas, advierte que estos otros 
derechos no pueden ser contradictorios con los derechos definidos por el sistema jurídico nacional ni con los 
derechos humanos internacionalmente reconocidos. Mantiene así un grado de indefinición, pues innova con 
el pluralismo que introduce pero insiste en la necesidad de negociar cuando leyes modernas –y en especial los 
Derechos Humanos– instituyen el carácter intolerable de determinadas costumbres (ver Segato, 2004).

11  Con este concepto se incorpora la necesidad de que la Educación Intercultural Bilingüe “promueva un diálogo 
mutuamente enriquecedor de conocimientos y valores entre los pueblos indígenas y poblaciones étnica, 
lingüística y culturalmente diferentes, y propicia el reconocimiento y el respeto hacia tales diferencias” (Ley de 
Educación Nacional 26.206).

12  Con “cosmogonía” o “cosmovisión” se hace referencia a las maneras en que una determinada cultura define el 
cosmos o el universo. De una forma más amplia, se puede definir la cosmogonía como una visión del mundo, 
una manera de ser, estar y actuar en él. 

13



1.3.1. Jornadas de Formación Institucional “Educación Sexual 
Integral: es parte de la vida, es parte de la escuela”

Taiñ zoy mapuchezugual fill pvle, kakewme zugu mew. Taiñ kewvn ta 
mogeley, fey mew mvley taiñ mapuchezugual fill antv. Taiñ mapuchezugun 
mew mvley taiñ rakizuam ka tañi azmogen. Zoy kvme mapuzuguliyiñ, fey 
mew zoy kvme kimaiñ taiñ mapuchegen.

Para que hablemos más mapudungun en todas partes, y sobre diversos asuntos. Nuestra 
lengua está viva, por eso debemos hablar mapuche todos los días. En nuestro idioma 
mapuche está nuestro conocimiento y nuestra cultura. Si hablamos mejor nuestro idioma 
mapuche, conoceremos mejor nuestra identidad mapuche.

Tulio Cañumil, profesor de mapudungun del Laboratorio de Idiomas de la  
Universidad de Buenos Aires, Pueblo Mapuche

Florencio Varela, Buenos Aires, 2019

La Propuesta Nacional de Capacitación Docente 2012-2015 Educación Sexual Integral. 
Es parte de la vida, es parte de la escuela se implementó progresivamente en las diferentes ju-
risdicciones del país. Dichas capacitaciones se llevaron a cabo en jornadas en las que dos do-
centes por escuela y un miembro del equipo directivo recibían formación específica en ESI y se 
comprometían a transmitir los saberes y gestionar los materiales recibidos en sus instituciones 
educativas.

Durante tres días de talleres y plenarios, docentes de cada jurisdicción, de todos los 
niveles y modalidades, se encontraban para hacer un recorrido que partía de la reflexión so-
bre los prejuicios, miedos y tabúes en relación con la educación sexual para luego adentrarse 
en los contenidos y las propuestas para el aula. La capacitación finalizaba con emocionantes 
cartas escritas a colegas donde relataban todo lo que les había pasado en esta instancia de 
formación. En muchas de esas capacitaciones, se formaron en ESI docentes indígenas de dis-
tintas provincias.

A partir de instancias lúdicas que permitían enmarcar las propias vivencias, se realizaba 
un trabajo de sensibilización en el marco conceptual de la ESI.13 Las diferentes propuestas a lo 
largo de las jornadas permitían la apropiación tanto del paradigma de la integralidad de la ESI 
como de las propuestas de actividades didácticas concretas para llevar a las aulas.

13	 Es importante tener en cuenta que, aunque la ESI es ley desde 2006, su aplicación supone un trabajo arduo y 
complejo. Desnaturalizar determinadas matrices históricas (binarismo, heterocisnorma, diversidad, etc.) implica 
reconocer en nuestros cuerpos la fuerza de discursos y mecanismos normalizadores.

14



El trabajo a partir de la técnica grupal de “las cuatro esquinas” constituía el punto de parti-
da desde el cual, tanto el grupo como el equipo coordinador, recuperaban las propias vivencias 
(situaciones de violencia, de iniciación sexual, circulación de información errónea acerca de los 
cuerpos, etc.), para avanzar hacia los contenidos de la ESI.

1.3.2. La demanda: estética y visibilidad

Jatarichiy tukuy ñoqanchej kan ruway tukuy organisakuspa tukuy tukuypaj 
tiyanampaj allin kawsayta.

Construir colectivamente significa hacer algo en forma grupal y organizada en beneficio de 
todos para todos.

Fabiana Santos, asistente pedagógica de campo de EIB, Pueblo Quechua
Santa Catalina, Jujuy, 2019

En los talleres de formación Educación Sexual Integral. Es parte de la vida, es parte de 
la escuela en la provincia de Jujuy se convierte en demanda una necesidad evidente: la im-
portancia de trabajar la ESI a través de material impreso en lenguas originarias. Este desafío 
supuso reconstruir las historias y los saberes de la comunidad a través de la apropiación del 
paradigma de Derechos Humanos y de los derechos vinculados a géneros y sexualidades 
en particular.

En el contexto actual, las lenguas indígenas se han transformado en uno de los ejes 
principales de las reivindicaciones de las comunidades. Además de la progresiva elabora-
ción de materiales didácticos propios, los requerimientos de traducción e interpretación 
cobran sentido si pueden comprenderse como acciones que sitúan a los hablantes como 
hacedores de políticas lingüísticas y como agentes involucrados activamente en su defini-
ción (Fraser, 2017).14

No obstante, desde hace muchos años, las/os docentes indígenas vienen luchando 
por desandar una historia que solo vio en sus lenguas una herramienta al servicio de la 
cultura hegemónica. Esto implica desnaturalizar la idea de que sus saberes lingüísticos solo 

14	 En la provincia de Chaco, por ejemplo, a partir de la Ley Nº 6604 del año 2010 se oficializan las lenguas wichí, 
qom y moqoit junto con el castellano. Si bien desde la década de 1980 hay docentes indígenas en las escuelas 
de la provincia, nuevas medidas se establecen para garantizar que pueda traducirse la normativa vigente a las 
tres lenguas además del castellano. La traducción surge así como una necesidad que requiere de consensos 
amplios y, sobre todo, de formación.

15



pueden acompañar una traducción. El rol que abordan las/os educadoras/es indígenas va 
más allá de la pura transferencia lingüística. Dos de ellos, integrantes del equipo de la Mo-
dalidad de Educación Intercultural Bilingüe de la provincia de Jujuy –asesores de las len-
guas quechua y ava guaraní– solicitaron hablar con las/os responsables del encuentro. Al 
presentarse ante la Coordinación Nacional de ESI plantearon dos inquietudes que pueden 
sintetizarse en las siguientes frases:

	 Las figuras de las láminas no se parecen a nosotros y nosotras.
	 Queremos que las láminas salgan escritas de la imprenta en las lenguas ava guaraní y 

quechua.

De esta forma y a través de una interpelación de representantes indígenas a una política 
del Estado, se avanzó en la construcción colectiva de un conocimiento socialmente válido.

La necesidad de contar con materiales impresos en lenguas originarias para la enseñan-
za en las escuelas y la discusión por las formas en que el Estado construye la estética de esos 
mismos materiales, fue el puntapié inicial para llevar a cabo la articulación con las áreas nacio-
nales de EIB y de Publicaciones de la Dirección Nacional de Políticas Socioeducativas (DNPS): se 
modificaron las representaciones gráficas incorporando elementos que dieran cuenta de una 
mayor diversidad social y cultural; a partir de este trabajo, las nuevas láminas que se imprimen 
para todas las escuelas del país tienen ilustraciones que expresan una mayor heterogeneidad 
de cuerpos, colores y vestimentas (Ministerio de Educación de la Nación, 2015c). Paralelamente 
se abordaron colectivamente los conceptos y sentidos enunciados en las láminas y se consen-
suó una escritura para ellas en ambas lenguas, como se puede ver en estos ejemplos.

Las/os idóneas/os que participaron en la elaboración de estas láminas pertenecen a los 

departamentos de y localidades de Calilegua, El Bananal, Fraile Pintado, Libertador General San 

Martín, Ledesma, Yuto, Vinalito, San Pedro, La Esperanza, Barro Negro, Arrayanal, San Antonio, 

Emilio, La Mendieta, Santa Clara, Palma Sola, Puente Lavallén, El Piquete, Rinconada, Ciénega de 

Paicone, Finca de Yoscabam Puesto Grande, San Francisco, La Ciénaga, Cabrería, Yoscaba, Casira, 

Timón Cruz, Paicone, Cusi Cusi, Misa Rumi, Cieneguilla, San Juan de Oro, Santa Catalina, Morritos, 

Paraje Peña Colorada, A ellos y ellas, todo nuestro reconocimiento. 

16



17



2. ALGUNAS IDEAS 
PARA REFLEXIONAR

Este capítulo da cuenta de algunos debates, y conceptos, propone consolidar agen-
das de trabajo plurales, busca identificar –y desnaturalizar– algunas representaciones de la 
realidad circulantes en la sociedad, así como las tensiones que pueden surgir en un proceso 
de carácter intercultural como el que aquí se describe.

Los seres humanos miramos el mundo a partir de matrices, ideas-fuerza que condicio-
nan nuestras prácticas. Docentes, equipos directivos, equipos pedagógicos, funcionarias/os del 
Estado, todas/os fuimos formadas/os en un tiempo histórico y en un sistema de creencias y 
representaciones sociales. Sin embargo, también tenemos la capacidad para cuestionar nues-
tras propias formas de mirar. Este es un desafío que proponen la ESI y la EIB, entre otros muchos 
proyectos educativos que incorporan voces y cuerpos históricamente negados.

Estas páginas se proponen contribuir a la discusión con herramientas históricas y con-
ceptuales con el fin de poner en evidencia la compleja relación entre lenguas, educación, cul-
turas y derechos.

18



2.1.2.1. La participación indígena en la política pública

Nilhokej wichi tä olhamel m’ek chi oyäme olhayenhit’a olewukwa, tsi tälhejlä 
nilhokej olhamel tä häpe otetsel, olhokwey. Wichi ichumyenlhi lhämtesna tä 
hinälit tä yäme m’ek tä tälhejlä iyhäj: olhamel, n’amil, latichunhayaj. Hinälit  
tä iwolahaya iyhäj.

La construcción colectiva desde la visión de los pueblos originarios es respetar los que 
fueron, los que están y los que estarán, es decir que quien lidera un proceso lo hace 
sabiendo que es la voz de su pueblo. Es común escuchar en los discursos un nosotros  
de manera inclusiva.

Osvaldo Segovia, docente e investigador del Pueblo Wichí
El Potrillo, Formosa, 2019

La conformación del Estado argentino sentó sus bases sobre el establecimiento de un 
sistema jurídico que funcionó como herramienta homogeneizadora para la concreción de los 
objetivos de los sectores dominantes y operó como disciplinadora para la instauración del pen-
samiento liberal hegemónico (Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación, 2015). 
La Constitución de 1853 establecía que el Congreso debía “Proveer a la seguridad de las fronte-
ras; conservar el trato pacífico con los indios, y promover la conversión de ellos al catolicismo” 
(art. 64, inc. 15).

En 1983 se inician nuevos caminos de organización comunitaria y participación política. 
La Ley Integral del Aborigen Nº 426 de la provincia de Formosa, de 1984, y la Ley Nº 3258 del 
Chaco, que creó el Instituto del Aborigen Chaqueño (IDACH) en 1987, marcan el nuevo espíritu 
democrático.

A nivel nacional, fue recién en 1994 cuando la Constitución Nacional dejó escrita una 
nueva perspectiva al suprimir el texto de 1853 y reconocer la preexistencia étnica y cultural 
de los pueblos indígenas. Entre otros derechos que se reconocen en dicha instancia, el nuevo 
marco supone “asegurar su participación en la gestión referida a sus recursos naturales y a 
los demás intereses que los afecten. Las provincias pueden ejercer concurrentemente estas 
atribuciones” (art. 75, inc. 17). Al mismo tiempo, el Convenio 169 de la OIT, ratificado por la 
Argentina en 2000, reconoce que el derecho a la consulta y a la participación en todas las 
decisiones que afectan su desarrollo o sus intereses es la forma de ejercer este derecho. Los es-
tados tienen así la responsabilidad de adecuar sus estructuras políticas y administrativas para 
garantizar este derecho. La “consulta previa, libre e informada” puso en evidencia en todos los 

19



niveles de gestión la necesidad de construir espacios de participación indígena con el objetivo 
de establecer un diálogo intercultural en el debate de las políticas públicas y su ejecución (Mi-
nisterio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación, 2015). Entre otros, la conformación del 
Consejo de Participación Indígena (CPI, Res. INAI Nº 152/2004) como órgano de interlocución 
con el Estado nacional para la construcción de las políticas nacionales y el Consejo Educativo 
Autónomo de Pueblos Indígenas (CEAPI, Res. ME Nº 1119/2010) como espacio de consulta 
ante el Ministerio de Educación de la Nación tuvieron un importante rol en la configuración de 
una política pública intercultural.15

Ahora bien, este encuadre legislativo se cristaliza en los mecanismos a través de los cua-
les los estados –nacional y provinciales– asumen dicha convocatoria. Cada vez es más nece-
sario generar una metodología que contemple a los actores indígenas como copartícipes en 
la construcción de nación y democracia (Jimeno, 2005). Una tarea nada sencilla, dado que a la 
complejidad inherente a las instancias de trabajo gubernamentales se suma la complejidad 
propia de la organización indígena.

Es importante decir también que esta forma de trabajo no implica que las relaciones 
sean horizontales. En un contexto que se podría definir como colaborativo, la atención a la hori-
zontalidad involucra la existencia de una sensibilidad hacia las agendas locales y metodologías 
comunitarias (Rappaport, 2011) que tengan a los pueblos indígenas como vectores históricos 
de una historia en proceso (Segato, 2011).

2.1.1. La participación indígena en la Educación Sexual Integral

Iskay qallupi ashka qallupi sumaj kanman yachayta parlayninchajta yachanankupaj 
tukuy kawsayninchajta jallp’ayninchajpi runasimita parlaspa.

En los materiales bilingües y plurilingües es importante la participación de la lengua madre 
porque permite demostrar la existencia en el territorio y que aun está viva en el habla de  
sus habitantes.

Fabiana Santos, asistente pedagógica de campo  
de EIB, Pueblo Quechua

Santa Catalina, Jujuy, 2019

15  Es importante señalar que estas menciones no dan cuenta de la totalidad de los organismos, organizaciones y 
formas en que la participación indígena se expresa. Tenerlo presente es poder complejizar aun más la mirada, 
entender que las articulaciones no son sencillas y que dependen de múltiples factores.  

20



En los ámbitos educativos, docentes de todos los niveles y estudiantes indígenas de los 
IFD se convierten en referentes clave de una propuesta que reconoce y problematiza la inser-
ción de estos pueblos en la atmósfera colonial moderna (Segato, 2011). En muchas ocasiones, 
la participación no se agota en esta primera instancia. Es necesario por eso prestar atención a 
los distintos mecanismos que existen más allá de las paredes de la escuela, esto es, las distintas 
formas en que se constituye la comunidad.16 

Un abordaje de la ESI en contextos de diversidad cultural y lingüística construirá así otras 
agendas de trabajo que necesitarán tener en cuenta estos mecanismos de participación co-
munitaria, así como una articulación entre las distintas áreas de gestión dentro de los estados. 
Esta articulación constituirá un factor fundamental para fortalecer acciones colaborativas de 
naturaleza intersectorial y multidisciplinarias (Veiga y Bronzo, 2014) e implicará escapar a cierta 
tendencia de producir la intersectorialidad exclusivamente a través de enfoques estructurales 
y formales (Repetto, 2018).

Teniendo en cuenta los cinco ejes que definen la integralidad del enfoque de la ESI, su 
enfoque en clave intercultural, entre muchas otras cuestiones:

	 recupera la historicidad y los significados de la sexualidad;
	 restituye el tejido comunitario a partir de la deliberación interna;
	 identifica el espacio intercultural en el que se negocian en el presente las identidades 

indígenas;
	 pluraliza las nociones de corporalidad;
	 visibiliza sistemas de conocimiento históricamente negados;
	 abre espacios de confianza;
	 garantiza derechos.

Ya sea en un nivel nacional, provincial o institucional, la participación será de vital im-
portancia. Si bien los niveles de responsabilidad son diferentes –una escuela puede garantizar 
la participación a través de una comunidad escolar, de las familias–, en ella estará la clave de la 
legitimidad comunitaria de los materiales bilingües.

16	 Por ejemplo, el Centro Educativo Integral Bilingüe Intercultural de Gestión Social Indígena Lqataxac Nam Qompi 
que se encuentra en Pampa del Indio, Chaco, está integrado por dos escuelas de Nivel Secundario –la Escuela 
de la Familia Agroecológica Bilingüe Intercultural (EFABI) y el Bachillerato Libre de Adultos Bilingüe intercultural 
(BLABI)– y un instituto de Nivel Superior –el Centro de Estudios Superiores Bilingüe e Intercultural (IES-CESBI)–. 
Además, posee el Instituto Superior de Educación, Capacitación e Investigaciones Bilingüe Intercultural 
(ISdECeIBI). En el interior del complejo educativo funciona el Consejo Lqataxac Nam Qompi, un espacio colectivo 
de gestión social indígena de deliberación y toma de decisiones de forma autónoma.

21



2.1.2. Las y los docentes

Ñe’e heíse peteĩ mba’e guasu ñande ypykuéra ohechaháica arapy. Oime heta mba’e 
jaikuahava’era arandukuaagui oñembomba’eguasuhápe ambue jesareko. Ko’ápe 
katu oñekoteve romba’apo oñondivepa rojapo haguã peteĩ tekombo’e iporãvéva. 
Upéicha hágui opavave ohechakuaha ha oporoapytĩ hembiapóre.

Un idioma implica toda una cosmovisión, una forma particular de percibir el mundo. 
Hay mucho para aprender de cada una de las culturas para construir una mirada desde 
el respeto entre las diferentes realidades. Es aquí donde radica la importancia de la 
participación de la elaboración de materiales bilingües/plurilingües, considerando que el 
aporte de un guaraní hablante nativo es más enriquecedor a los fines educativos respecto 
a la cultura e historia de su región. Por otra parte, esta participación en la elaboración 
de materiales específicos permitiría asumir el compromiso de utilizarlos en el campo 
didáctico que se pretende desarrollar.

Raúl Sena, profesor de guaraní de la Escuela Normal Ramón Milcíades Gómez
San Cosme, Corrientes, 2019

En la Argentina, a las/os educadoras/es de pueblos originarios y hablantes de lenguas 
indígenas formadas/os en los Institutos de Formación Docente, se suman otras figuras docen-
tes que trabajan en las escuelas, a veces en pareja pedagógica con maestras/os no indígenas, 
a veces en espacios propios que tienen diferentes denominaciones. Cada provincia establece 
la designación y las funciones de estas figuras que comienzan a adquirir roles pedagógicos 
específicos. Por ejemplo: auxiliares docentes indígenas (Misiones), auxiliares docentes aboríge-
nes (Chaco), maestros especiales de la modalidad aborigen y profesores de Lengua y Cultura 
Indígena (Formosa), kimches y kimeltuchefes (Chubut), profesor de guaraní (Corrientes), idóneos 
(Jujuy), maestros artesanos (Santa Fe), auxiliares bilingües (Salta), entre otros.

Además de quienes han estudiado en los ámbitos de la educación formal, al menos 1800 
docentes indígenas a cargo de tareas de enseñanza en lengua y cultura indígena son participes 
necesarios del desafío que supone fortalecer las lenguas originarias como elemento fundante 
de la riqueza cultural del país a través de la implementación de la ESI. 

También, en algunas provincias hay ofertas de formación docente indígena; en esos con-
textos, las/os estudiantes se convierten en actores clave para la profundización de estas temá-
ticas en su formación como futuras/os docentes.

22



2.2.2.2. Lenguas indígenas y vitalidad

Jaeramo tenonde yaiporutako yayapotako ñande mbae jare eputavaera kuae  
mbarav k  ñande ram reta ñee jokarai oputatako oño mom rantatako arakae  
kae reta iyeip güe…

Es importante la participación y elaboración de materiales para que todo quede registrado 
y que se valore la palabra de los abuelos y así sigue nuestra resistencia milenaria en los 
materiales bilingües.

Elsa Segundo, asistente pedagógica de campo de EIB, Pueblo Ava Guaraní
El Piquete y Santa Bárbara, Jujuy, 2019

(Acompañamiento de versión en guaraní: Juana Novillo)

Elaborar materiales en lenguas indígenas supone un desafío y requiere tener presentes 
algunas cuestiones básicas sobre las lenguas indígenas, en Argentina, sus historias y sus diver-
sas situaciones en la actualidad.

Virginia Unamuno (2012), reconocida lingüista con experiencia de trabajo e investiga-
ción en el ámbito de las lenguas indígenas en el país, afirma que cada lengua es una manera 
única de representar, a través de signos, formas de entender y organizar la realidad social y 
natural, y de manifestar nuestra relación con ella. Las lenguas no son objetos con contornos 
definidos que podamos reconocer a primera vista, sino construcciones histórico-políticas de 
carácter dinámico que definen la pertenencia a una comunidad. Pero a la vez es importante 
entender que las identidades no están cerradas ni se circunscriben únicamente a la lengua, sino 
que se expresan en historias y significados que se comparten en distintos soportes y contextos. 
La lengua es una de esas formas, pero no la única.

En toda América Latina, las lenguas y culturas indígenas fueron perseguidas y someti-
das. En la Argentina, el proceso de formación del Estado hacia fines del siglo XIX implicó que la 
nación debía constituirse de manera homogénea. Se impuso así la obligatoriedad del castella-
no en el uso público y en las escuelas (Ministerio de Educación, 2015b). La suerte que corrieron 
las demás lenguas fue dispar a causa, entre otras cosas, de las distintas formas que asumió el 
avance estatal en cada región y, por lo tanto, sus situaciones son diferentes: hay lenguas de uso 
cotidiano que se hablan fluidamente en el ámbito familiar y comunitario –wichí, qom, mbya, 
moqoit, ava guaraní, quechua o runasimi, quichua santiagueño, pilagá–, otras que se hallan 
en proceso de revitalización lingüística –como el mapudungun o el rankülche, lenguas del 
pueblo mapuche y ranquel– y otros casos en los que se hacen enormes esfuerzos para no per-
derla, como el aonek’o ’a’yen del pueblo tehuelche. En algunos pueblos la pérdida de la lengua 
fue todavía más notoria, producto de la persecución y la dispersión forzada de sus hablantes, 
como el cacán o kakán, la lengua del pueblo diaguita, o el selk’nam en Tierra del Fuego. 

23



Tampoco es uniforme la relación que existe entre estas lenguas y el castellano. Solo a 
modo de ejemplo, en la provincia de Chaco se dan situaciones en las que el qom es una lengua 
de uso diario y otras donde se encuentra en retracción. En la Ciudad de Buenos Aires, por otro 
lado, los crecientes procesos migratorios desencadenan una alta proporción de bilingüismo y/o 
contacto de lenguas (Fuks; Vilar y otros, 2019).

El concepto de “vitalidad lingüística” refiere al uso real de una lengua o una variedad por 
parte de una comunidad de hablantes y da cuenta de dinámicas que se dan en situaciones de 
contacto lingüístico y la posibilidad de elegir, o no, qué lengua usar. En este escenario, si bien no 
hay parámetros cuantitativos que definan cuándo una lengua posee mayor o menor vitalidad, 
es su uso efectivo como instrumento de comunicación el indicio de tal condición (Lagos, 2005).

En función de los diferentes grados de vitalidad, se expresan distintas “textualidades”, 
entendidas como procesos de producción de sentido escrito y oral. Los ámbitos pedagógicos 
se convierten así en espacios de disputas políticas por el lugar simbólico de las lenguas (Ben-
tivegna, 2019).

Las lenguas de origen indígena son de tradición oral y algunas no están estandarizadas 
en su escritura17. Una misma lengua puede por ello tener múltiples formas de expresión. Tener 
presente la existencia de variedades lingüísticas es algo de vital importancia en el momento en 
que se elabora un material.

“Nosotros no tenemos una RAE”, comentó en una oportunidad un educador qom de 
la provincia del Chaco. Si bien la Real Academia Española no define la norma lingüística en 
nuestro país, –aun cuando muchos creen que sí–, en esa afirmación se percibe el desafío que 
supone unificar la escritura para ampliar los contextos de usos para su lengua. En diferentes 
momentos y lugares, esto impulsa una serie de complejos debates no exentos de conflictos 
a partir de la necesidad de establecer consensos amplios en un territorio de gran extensión y 
enorme diversidad.18

Por otro lado, se torna necesario crear términos para nombrar aquello que históricamente 
no formaba parte de la cultura, modernizar la lengua: conceptos del ámbito jurídico, del discur-
so médico hegemónico, de los derechos en general, de la tecnología, etc.19 En este sentido, la 
reflexión sobre los sentidos de esas formas de decir es inseparable de la experiencia de nombrar.

Por todo esto se hace necesario prever tiempo para el encuentro, la consulta, la reflexión 
y la discusión entre hablantes para llegar a acuerdos sobre las palabras indicadas para expresar 
los sentidos propuestos por la ESI en cada uno de los materiales.

17	 Debido a que el proceso de normativización es un camino complejo que se viene desarrollando en distintos 
espacios, de diversas formas, con matices diferenciales y que involucran en muchos casos –nunca de manera 
homogénea– concepciones históricas, filosóficas y políticas de cada pueblo.

18	 En el pueblo wichí, por poner un ejemplo, el Consejo Wichi Lhämtes (Consejo de la Lengua Wichí), es una 
organización dedicada a la investigación y difusión de la lengua y la escritura wichí que ha consensuado en 
1998 un alfabeto unificado como resultado de un proceso de consulta y participación entre las comunidades de 
Salta, Formosa y Chaco. El alfabeto, de base fonémica, permite representar las distintas variedades de la lengua 
con una escritura común, lo cual facilita la circulación de materiales impresos dentro de la comunidad.

19	 El glosario de neologismos Na aqtacpi Ralaxaicpi realizado recientemente en la localidad de Pampa del Indio, 
Chaco (Rojas, 2018), es un ejemplo de cómo el trabajo colectivo contribuye a contribuir a la revitalización 
lingüística de la lengua qom, promover su uso, así como también colaborar con la reflexión metalingüística de 
las comunidades qom de Chaco y Formosa (Fraser, 2017).

24



2.3.2.3. Las identidades

Norot  d qodapagentarane n mae  qadqt qaqaedi wana daqat, qatar.

Es importante enseñar la lengua y aprender para una mejor comunicación, y no se pierda la 
primera lengua. También es un patrimonio cultural, sin ella no tenemos identidad.

Ramona Giménez, MEMA escuela Nº 401 modalidad aborigen, y directora del Instituto de 
Comunidades Aborígenes (ICA), Pueblo Pilagá

Pozo del Tigre, Formosa, 2019

Así como ocurre con la cultura, el de identidad es un término nebuloso y por momen-
tos confuso. Si nos preguntaran por nuestra identidad seguramente nos encontraríamos con 
un primer interrogante: quienes somos quizás tenga que ver con nuestro trabajo, con nuestra 
edad, con nuestro género, con nuestra nacionalidad… La relación que se establece con ese 
otro u otra que no soy yo muchas veces es conflictiva, justamente porque parte de una diferen-
cia: el otro es lo que no soy yo. Como si se tratara de un espejo, las identidades se construyen a 
través de la diferencia, no al margen de ella (Hall, 2003; Restrepo, 2007).

Pero esa identidad, que se podría llamar individual, siempre se comparte con otros y otras. 
En ámbitos sociales más amplios se habla así de identidades culturales o colectivas: prácticas sociales, 
formas de vestir, formas de hablar, en fin, formas de identificarse. La/el otra/o es lo que nosotras/os no 
somos. Y somos a partir de una multiplicidad de acciones y formas de ser y estar en el mundo. En 
este sentido, la identidad siempre existe como una acción. Con el concepto de performatividad, 
Judith Butler plantea que la identidad –sea esta de género, generacional, étnica, de clase, etc.– no 
es un hecho aislado de su contexto social, por el contrario, es una práctica social, una reiteración 
continuada y constante en la que la normativa de esa identidad se negocia (Butler, 2015 [1990]).

A lo largo de la historia, las distintas sociedades han definido una identidad legítima o 
“correcta” que siempre se contrapone con otra u otras identidades que no se consideran válidas 
en un tiempo determinado. ¿Qué es lo que hace legítima una identidad y no otra? La cons-
trucción histórica de vínculos de dominación económica, política y cultural da cuenta de un 
proceso mediante el cual una hegemonía define la diferencia como negatividad, esto es, una 
imagen invertida y en negativo de lo mismo, de la identidad (Restrepo, 2007).

La formación del Estado-nación en nuestro país necesitó de una identidad nacional con 
un objetivo claro: consolidar un sentido de pertenencia tal que permitiera defender las fron-
teras de la patria –del ataque externo y del “peligro” interno–. Mediante distintos mecanismos 
Argentina se fue constituyendo como “europeizada” y “blanqueada”.

Uno de los mecanismos más efectivos de construcción de los pueblos indígenas como 
otros fue el que caracterizó a sus identidades y sus culturas como esencias inmutables detenidas 

25



en el tiempo. Frases que se pueden escuchar a diario –como “son truchos”, “no son de verdad”, “si 
ya se extinguieron”– descansan en una supuesta autenticidad de la identidad (Ministerio de Edu-
cación de la Nación, 2015a). Bajo esta idea errónea de pureza cultural, los pueblos originarios no 
solo no se transforman, sino que parecen vivir fuera de la historia. Se fue construyendo una ima-
gen cerrada de la identidad indígena, una unidad homogénea, incontaminada, “pura” y exótica.

Ninguna identidad es pura, todas están sujetas a una historización radical, y en un cons-
tante proceso de cambio y transformación (Hall, 2003). Existe, sin embargo, la presunción de 
que las identidades son idénticas a sí mismas, que persisten a lo largo del tiempo como la mis-
ma identidad, unificada e internamente coherente (Butler, 1997).

Poder desnaturalizar estas concepciones es parte también de este tipo de trabajos. Las 
identidades son producidas a través de discursos que pueden crear realidad y, en algunos ca-
sos, incluso impedir verdaderos intercambios subjetivos. En este sentido, la desigualdad es el 
resultado de un proceso de jerarquización y del ejercicio del poder sobre la diferencia (Pacecca 
y Averbuj, 2014) a partir del cual se obstruye el acceso y ejercicio pleno de los derechos.

Un ejemplo es el primer taller de trabajo con las mburuvichas20 del pueblo ava guaraní, 
donde surgió casi de inmediato la necesidad de hablar de las violencias que sufren las mujeres 
por ser mujeres. En nuestras familias e historias de crianza, la violencia hacia las mujeres ha 
sido moneda corriente, fuéramos de la cultura que fuéramos; nuestras madres y abuelas fueron 
criadas con violencia, supieron desnaturalizar esa violencia y enseñarnos a no aceptarla. Ser res-
petadas, vivir sin violencias; valorar la afectividad y a los varones que acompañan en ese camino 
de crianzas compartidas era un objetivo común.

Esto no puede hacernos olvidar que, a partir del enfoque interseccional, el Estado tiene 
la responsabilidad de reflexionar sobre las maneras en que el género se cruza y tensa con otras 
diferencias identitarias –la clase, la etnicidad, la edad– y cómo estos cruces contribuyen a expe-
riencias únicas de opresión y privilegio (Elizalde, 2014). Pensar en las identidades indígenas de 
una forma más compleja, entender que están atravesadas por biografías individuales y colecti-
vas y distintas formas de intervención históricas –estatales y no estatales– y por relaciones de 
dominación, es también construir desde una perspectiva intercultural.

20	 El término mburuvicha designa a la autoridad de una organización o comunidad ava guaraní, elegida por 
la comunidad en función de sus conocimientos en lengua, cultura, espiritualidad y que posee la capacidad 
de desenvolverse en diferentes espacios dentro y fuera de la comunidad. En los ámbitos de discusión 
intracomunitaria, estas figuras tienen voz y voto, más allá del género y la edad. En la relación interétnica son  
las/os mayores, sabias/os, quienes asisten a las asambleas o reuniones. En el pueblo ava guaraní de la provincia 
de Jujuy, el 90% de las mburuvichas son mujeres.

26



2.4.2.4. Concepciones del cuerpo y la sexualidad

Ikatu ãnguã kuachia oñembo para va’e re oñembo guapy avi arandu ymave  
guare es. 

Es importante la participación para que los materiales que se elaboran puedan contener 
los conocimientos de nuestros ancestros

Rosalino Duarte, docente intercultural bilingüe, Escuela 780 Tekoa Guavira Poty, Pueblo Mbya
Colonia Santa Rita, Misiones, 2019

El cuerpo de cada persona es la forma de existir en relación con los cambios materiales y 
simbólicos. Ese cuerpo ubica a la persona en el mundo y en las relaciones sociales que ha cons-
truido antes de que la persona llegue a él (Paredes, 2008). Su historia es entonces la historia de 
la humanidad, pues no hay práctica cultural alguna que no es primero aplicada al cuerpo, dice 
Silvia Federici (2015).

Los cuerpos a lo largo del tiempo estuvieron atravesados por discursos. Poder recu-
perar la historia y los contextos de esos discursos permite ver que los imaginarios sobre los 
cuerpos y las sexualidades son construcciones sociales y culturales. En este sentido es im-
portante dejar de ver como naturales determinadas representaciones. A través de nuestros 
cuerpos los seres humanos entablamos diferentes relaciones como las de amistad, de amor, 
de erotismo, relaciones con la naturaleza, el conocimiento, la producción (Paredes, 2008). 
Tenemos necesidades, necesitamos ser cuidados y cuidadas, valorados y valoradas. Nuestros 
cuerpos tienen derechos.

Ahora bien, según el momento y el lugar, las sociedades conciben el cuerpo y la sexua-
lidad de diferentes maneras y en este sentido se tiene que adaptar la implementación de la 
ESI a los distintos contextos culturales. Esta tarea también implica poner en tensión las propias 
corporalidades. De lo que se trata es de poder hacer efectivo uno de lineamientos curriculares 
de la ESI: el de construir una “identidad nacional plural y respetuosa de la diversidad cultural” y 
de asumir actitudes flexibles y respetuosas “en relación con los modos de vida, creencias, inte-
reses y particularidades culturales y étnicas [y que] la valoración de lo propio no signifique la 
negación de los otros” (Resolución 45/08: 34)

Las epistemologías indígenas del cuerpo requieren prestar especial atención a:
	 las significaciones y prácticas sobre el cuerpo;
	 los cuerpos y los espacios de transición;
	 sus vinculaciones con los ciclos de la naturaleza y con el universo no-humano;
	 las formas en que se presentan y se nombran;

27



	 los paradigmas ancestrales;
	 los roles de género;
	 los cuidados y la afectividad puesta en juego.

Compartir esos conocimientos es también responder a una demanda legítima y cons-
truir espacios interculturales:

Ustedes, profes de ESI tendrían que juntarse con mis profes de guaraní y dialogar de las 

costumbres que tenían nuestras abuelas en nuestra comunidad… y así podrán entender 

más nuestras costumbres (participante del taller de trabajo, pueblo guaraní).

Entre los quechuas, los principios de dualidad y complementariedad son regentes para 
procurar el equilibrio entre las personas y en la naturaleza. La “dualidad para los pueblos andi-
nos es la visión cósmica de que todo ser; es de a dos o pareja (macho-hembra) todo ser vivo 
tiene su pareja, las plantas y animales, hasta en lo inerte” (docente del pueblo quechua). Así, los 
valles son femeninos por su fertilidad y la zona andina es masculina por su dureza; hay piedras 
cuya resistencia –valor asociado a lo masculino– permite iniciar un fuego y otras que por su 
textura –feminizada– sirven a otros fines. 

En la actualidad, algunos movimientos de mujeres indígenas cuestionan la dualidad que 
parece reproducir roles diferenciados y heteronormados. Esto muestra cómo la generación de 
espacios de interlocución comunitaria que promueve la ESI también permite a los actores po-
ner en discusión las propias concepciones del mundo heredadas por los ancestros y emergen 
nuevos lugares de enunciación que siempre amplifican voces y derechos. Poseer una pers-
pectiva crítica frente a toda situación de opresión entre sujetos en cualquier conformación 
sociopolítica es algo que debe aunar a indígenas y no indígenas en la garantía de los derechos.

Como ya se ha dicho aquí, la recuperación de estas memorias no debería considerar a 
las culturas indígenas como “esencias”. Muy por el contrario, dichas sociedades están inmersas 
en un contexto más amplio, donde históricamente intervinieron además agencias de dife-
rentes tipos –estatales, religiosas, de la sociedad civil–. La pregunta por la constitución de las 
corporalidades indígenas y su entrecruzamiento con temáticas como el género y los derechos 
inicia un camino que pluraliza aún más el conocimiento sobre los cuerpos, acompaña una 
perspectiva que los hace dialogar e invita a pensar en nuevas propuestas y estrategias de tra-
bajo contextualizadas.

28



2.5.2.5. La negociación

M’ek tä tamenej tä oyokw laha ihi chi olhämet ihi n’olesaynek hi häp tä tach’ote 
yämthilak nilhokej wichi yahanej tä te olhämet ihi wet chi n’olesayen häpe tat 
n’olhämet tä nittäya. Wet äp näl tä wichi lhämet iwoyek n’olesaynej m’ek at chi 
häpe tsi lhamtej n’olhämet.

La participación en la elaboración de los materiales bilingües hace que las lenguas de 
los pueblos originarios sean visibles y vivas. También desafía a todos a construir nuevos 
formatos textuales que antes no estaban en los contextos de cada pueblo. Expresar en lengua 
materna los temas de la actualidad enriquece la lengua.

Osvaldo Segovia, docente e investigador, Pueblo Wichí
El Potrillo, Formosa, 2019

Muchas veces, las diferentes visiones del mundo entran en conflicto. Se puede hablar 
de conflicto de cosmovisiones cuando se produce un desencuentro entre cómo los actores 
sienten y cómo perciben una determinada realidad, conforme a los significados, ideas y valores 
que le dan a esa realidad en un contexto determinado (Coordinación Nacional de Intérpretes y 
Traductores en Lenguas Indígenas, 2016).

Las cosmovisiones o cosmogonías no son estáticas. Tal como ocurre con las identidades 
y la cultura, las diferentes formas de ser y estar en el mundo se encuentran en permanente 
transformación.

El concepto de espacio de negociación (“The Middle Ground”) permitió a Richard White 
reflejar las complejas relaciones que existían entre colonos y pueblos indígenas en la región 
de los Grandes Lagos, EE.UU., en los siglos XVII y XVIII. Dentro de este espacio, ambos actores 
construían un mundo común y mutuamente comprensible. En dicho mundo, las instituciones 
de cada grupo se acomodaron una a la otra, encontraron nuevos significados y establecieron 
una nueva base para la interacción (Colchester y MacKay, 2004).

Si bien este concepto no es trasladable en los mismos términos al mundo actual, la idea 
de espacio de negociación nos ayuda a pensar en la necesidad de encontrar nuevas formas de 
reconocimiento mutuo y respeto de las distintas cosmovisiones que existen. La discusión por 
la legitimidad de esos modos de conocer e intervenir sobre lo real no se da solamente entre los 
estados y los pueblos indígenas, sino también en el interior de cada pueblo o comunidad de 
hablantes e, incluso, entre los propios agentes del Estado.

Desde un principio fueron necesarios los consensos y acuerdos entre múltiples actores. 
Estos lazos construidos permanecen más allá de la tarea. Une a la comunidad y, a su vez, crea 
horizontes de posibilidad para futuros trabajos con materiales; afianza derechos y profundiza el 
conocimiento de las lenguas.

29



Nuevamente, la experiencia de Jujuy permite ilustrar algunas de estas ideas. Son solo 
unas entre muchas posibles temáticas que pueden aparecer.

LA LEGITIMIDAD LINGÜÍSTICA

Si las lenguas indígenas no están estandarizadas y existen múltiples variedades dentro 
de cada una de ellas, ¿cómo se define entonces su legitimidad en un marco institucional, ya 
sea nacional, jurisdiccional, municipal o escolar? En tanto la normalización es un proceso que 
se da dentro de cada pueblo, es importante aceptar todas las variedades locales, multiplicida-
des y mestizajes lingüísticos en tanto vehículos genuinos de expresión (Ministerio de Educación, 
2015a). En este sentido, resulta imprescindible validar todas esas formas de decir. Es por ello que, 
en el caso del que se trata aquí, se tomó la decisión de inscribir una formulación en los materiales:

El uso de la lengua indígena en la variedad lingüística adoptada por los/as idóneos/as 

que han colaborado en las láminas no implica de ningún modo desconocer las demás 

lenguas y variedades habladas en nuestro país.

Un material didáctico para la enseñanza de la ESI en lenguas indígenas necesariamente 
interviene en el espacio escolar a partir de una mirada y un discurso sobre las lenguas. Las 
decisiones que se tomen respecto de ellas se asocian con proyectos políticos de cada etapa 
histórica y adquieren un sentido; en este caso, el Estado no privilegia una variedad por sobre 
otra. Se trata de una acción política sobre las lenguas y sobre el estatus que tienen las distintas 
variedades. Sin ser una definición de política lingüística, esta acción también deja abierta la 
puerta para que otra comunidad de hablantes pueda reflexionar colectivamente sobre los usos 
de su propia lengua.

FORMAS DE NOMBRAR LA ESI

¿Cómo nombrar lo que históricamente no fue nombrado por la cultura? ¿Cómo incor-
porar conceptos y formas de decir que tengan legitimidad en el interior de una comunidad 
hablante? A menos que las/os integrantes de los equipos técnico-pedagógicos sean miembros 
de pueblos originarios o hablantes de lenguas indígenas, como ocurre en muchos equipos 
de EIB de distintas provincias de nuestro país, en el trabajo en los talleres las/os agentes del 
Estado comprenden lo que significa no entender nada de la lengua hablada ni escrita por otras 
personas. Quizás por primera vez asumen su analfabetismo frente a una población que histó-
ricamente fue señalada por la falta o la carencia. El trabajo de adecuación de materiales de ESI 
en lenguas indígenas requiere de aprendizajes mutuos, de circulación de la palabra y, funda-
mentalmente, de compartir el poder lingüístico (Lerner, 2007). No se trata de traducir sino de 
abordar e internalizar conceptos de la ESI para que cada pueblo o comunidad los exprese en 
su propia lengua.

En uno de los talleres, idóneas/os del pueblo quechua discurrían sobre la forma de defi-
nir el título de las diferentes láminas: Educación Sexual Integral.

30



En un primer momento, Tukuypaj Kawsaynichamanta Yachaynicahj era la forma en 
que se interpretaba la integralidad de la ESI. Esta frase era traducida en castellano de la siguien-
te manera: Todo lo que tenemos que saber hay que saberlo. Luego de dos años de trabajo, 
se llegó al siguiente consenso: Allinta yachananchajpaj sexual integralnisqamanta (esto es, 
Para que aprendamos mejor de la integralidad sexual) que fue el título finalmente impreso.

No fue una discusión sencilla. La palabra “sexual” –reducida durante mucho tiempo a 
aspectos biológicos o vinculada exclusivamente a relaciones sexuales genitales, a lo reproduc-
tivo– generaba cierta incomodidad. Y más allá de que para algunos integrantes del pueblo 
quechua, este título “de alguna manera achica el pensamiento originario porque está muy cas-
tellanizado”, y “el titulo anterior era más representativo y más amplio como lo es la dimensión de 
ESI”, la decisión final fue aceptada a partir del trabajo colectivo de idóneos e idóneas.21

El caso del guaraní fue diferente. El debate fue por una palabra: ñemeno o poreno era, 
para las mujeres, una idea fundamental que llevaba consigo la necesidad de prevención desde 
la escuela. Si bien ambas palabras pueden ser interpretadas de forma parecida –la relación 
sexual hombre-mujer (sic)–, la primera tenía una connotación directamente vinculada a una 
concepción de sexualidad relacionada con la genitalidad y en menor grado con la afectividad 
puesta en juego, y poreno define el “acto sexual” y es utilizada por el varón. “En nuestro idioma 
–comentaban los participantes del taller– hay palabras que solo utiliza el hombre… Otras que 
solo usan las mujeres… Como verá, nuestro idioma es muy complejo”. 

21	 Es necesario decir que para el Programa Nacional de ESI, la palabra “sexual” en el título del material permitía 
visibilizar los contenidos específicos que se desarrollan en los materiales.

31



La ESI, afirmaban las idóneas del pueblo ava guaraní,

[…] es para prevenir… porque justamente esto que han venido a decir de la ESI es para 

que los niños aprendan… Entonces en la escuela sí o sí se tiene que enseñar, porque así 

va a saber cuidar su intimidad [sic] (participante del taller de trabajo, pueblo guaraní).

Según esta interpretación, la ESI acompañaba una necesidad comunitaria de pre-
vención, aprendizaje y cuidado del cuerpo y la salud. La palabra elegida permitía, en primer 
término, poder acompañar a los/as jóvenes en el uso de métodos anticonceptivos para evi-
tar infecciones de transmisión sexual (ITS) y embarazos no intencionales. Finalmente, varias 
mburuvichas acordaron la forma de nombrar la ESI: Yemboe Ñemeno Regua Opaete Pegua. 
Enseñar todo lo referente a la relación/acto sexual (tal es la traducción) fue un título que 
sintetizaba las preocupaciones y demandas de la comunidad.

EL DEBATE INTERGENERACIONAL

No todas/os las/os integrantes del grupo coincidían en todo momento. Jóvenes y mayo-
res poseían diferentes percepciones y vivencias de las corporalidades y la sexualidad, así como 
también en cuestiones de índole netamente lingüística. Las experiencias de vida y el acceso 
marcaban los lugares de enunciación.

En algunas ocasiones, la identificación con la propia cultura se entrelazaba con la identifi-
cación con los pares generacionales. Las distintas formas de construirse como sujetos y el regis-
tro de ciertos vínculos como no naturales generaban un verdadero diálogo intergeneracional 
e intercultural. El respeto a los mayores, algo que en ninguno de los dos pueblos era puesto 
en tela de juicio, se veía mediado y complementado por otras voces que emergían con otras 
preocupaciones: temáticas como la diversidad e identidad de género y la orientación sexual 
comenzaban a aparecer en la escena.

LA ESTÉTICA

La discusión por la estética –recordemos que fue, junto con la lengua, una de las deman-
das– merece unos párrafos.

32



En el primer taller para comenzar a trabajar sobre las láminas, idóneas/os de ambos pue-
blos plantearon que no se sentían identificadas/os con los dibujos de las láminas. Las vesti-
mentas, los colores de piel y las fisonomías no representaban su propia identidad. Era cierto: 
los dibujos existentes expresaban claramente la mirada de las grandes ciudades. Las ropas, los 
instrumentos musicales, los peinados eran muy urbanos. Los cuerpos tenían un color demasia-
do “blanco” y respondían así a los estereotipos de género y a una estética hegemónica.

Su mirada sobre las láminas las cambió para siempre. A partir de entonces, el compro-
miso fue construir nuevos dibujos con una estética más diversa e inclusiva, más represen-
tativa de todas y todos, incorporando incluso la discapacidad/diversidad funcional, como 
personas usuarias de sillas de ruedas. Esto implicó al área de Publicaciones de la Dirección 
Nacional de Políticas Socioeducativas del Ministerio de Educación de la Nación tanto en el 
diseño de los dibujos como en la elaboración final de las láminas en ambas lenguas donde 
fue necesario tener un especial cuidado con algunos signos específicos que diferían de los 
signos del alfabeto español.

Esta interpelación permitió develar las propias formas de percepción estética que 
tiene el Estado. Repensar la historicidad de estas representaciones es también reflexionar 
acerca de cómo muchas veces los estados producen y reproducen determinadas visiones 
del mundo.

EL TRABAJO INTRAMINISTERIAL E INTERMINISTERIAL

Trabajar en articulación dentro de los espacios de gestión también es un desafío. El Esta-
do se convierte en un espacio de disputa y, como todo ámbito de la cultura, está atravesado por 
el conflicto (Gramsci, 1984). La relación entre áreas o equipos de trabajo intra e interministeria-
les o intra e interinstitucionales también supone una construcción y un aprendizaje.

En muchos casos, las especificidades de cada área, las preocupaciones y los recorridos 
de los equipos de trabajo generan tensiones que ayudan a seguir construyendo miradas que 
complejicen la realidad y enriquezcan el trabajo. Por otro lado, la complejidad propia de los 
espacios hace que existan acuerdos –por ejemplo, con áreas de Salud– que no todas las áreas 
conozcan expresamente. Por eso, son imprescindibles los espacios de socialización de la infor-
mación que posee cada uno de los equipos. En este y otros momentos, poder redimensionar el 
Estado desde una mirada microscópica vuelve sobre el análisis de las controvertidas “fronteras” 
entre jurisdicciones, agencias y actores, entendiendo que dentro del Estado también se dirimen 
sentidos, facultades y recursos (Bohoslavsky y Soprano, 2010).

Acordar agendas, gestionar recursos en conjunto, convocar a idóneas/os considerando, 
por ejemplo, diferentes estrategias de transporte acordes a las localidades de procedencia de 
cada persona –en algunos casos distantes a más de un día de viaje– para concretar cada jor-
nada de trabajo, fue una enorme labor compartida que confirmó la necesidad de articulación 
territorial para optimizar los recursos del Estado.

Finalmente, la apertura de espacios de articulación y trabajo colectivo dependen de una 
multiplicidad de factores. Es importante tener en cuenta de antemano estos niveles de comple-
jidad, pero siempre con un horizonte en el cual la pluralidad de miradas potencie el producto 
final, ya sea un material didáctico, una capacitación, o cualquier otra línea de trabajo.

33



3. SUGERENCIAS PARA 
MULTIPLICAR LA EXPERIENCIA

En este capítulo se presentan algunas orientaciones de trabajo para la elaboración de 
materiales de ESI en lenguas indígenas. Estas sugerencias nacen de la experiencia desarrollada 
en Jujuy, para que puedan retomarse, adaptarse e, incluso, reconfigurarse en distintos niveles 
de gestión educativa, ya sea nacional, jurisdiccional, regional, municipal o escolar. Lo más im-
portante es recomponer la idea de proceso, de tiempo y, sobre todo, de respeto. 

3.1.3.1. La selección del material

¿Cómo se identifica el material con el que se trabajará? ¿Cómo se selecciona? Esta pro-
puesta se basa en materiales de ESI ya existentes y no cualquiera es adecuado. La complejidad 
de los debates y los acuerdos, la necesidad de correcciones quizás hasta el día previo a la impre-
sión final, los espacios de negociación y el tiempo requerido para retomar la tarea son aspec-
tos fundamentales. Esto no significa minimizar la labor, sino reconocer de antemano que cada 
palabra requerirá mucho más de lo que se cree, que los momentos de formación en ESI serán 
también de deliberación comunitaria y que fortalecer su enseñanza es también reconocer las 
formas en que todas las identidades se hacen presentes. Queda la experiencia, las preguntas y 
las tensiones para poder avanzar en la elaboración de materiales propios para llevar a las distin-
tas escuelas donde enseñan las/os docentes indígenas.

34



3.2.3.2. ¿Quiénes tienen la responsabilidad  
de llevar adelante la tarea?

Runakuna ayllunkunapaj paqarin (L.1) qallun kakun, qallunpi yachachina astawan 
allinta umachanankupaj, qallunkuta pawachinankupaj rimachinakupaj.

Es importante enseñar y aprender en la lengua (L.1) materna de los habitantes de las 
comunidades, y se enseña en su lengua para que lo interpreten mejor y además la lengua 
tenga la revitalización y reconocimiento como tal.

Yachachej Mario Acho, asesor pedagógico en lengua quechua (EIB), Pueblo Quechua
Provincia de Jujuy, 2019 

Para desarrollar la labor de adecuación de las láminas o de algún otro material compren-
dido en el marco de la Educación Sexual Integral, es importante que las personas que coordi-
nen las jornadas de trabajo tengan capacitación y experiencia en la implementación de la ESI. 
Al mismo tiempo es necesaria una formación y experiencia en intervenciones flexibles que 
permitan articular el paradigma de la ESI con la historicidad identitaria de cada grupo. También 
es deseable que el mismo equipo responsable permanezca en la función de organización. La 
tarea requiere de la generación de confianza mutua entre las/os participantes y, a su vez, con 
las personas que acompañen pedagógicamente todo el proceso.

Es deseable que esta experiencia se realice en el marco de una articulación entre los 
equipos técnico-pedagógicos de ESI y EIB, tanto nacionales como locales, que genere un diá-
logo permanente y una puesta en común a partir de marcos conceptuales, epistémicos y 
normativos. Si este proceso se da en una institución educativa, la tarea puede ser enmarca-
da en una articulación entre áreas de conocimiento –por ejemplo, prácticas del lenguaje y 
ciencias sociales en el nivel primario– con el acompañamiento de los equipos de referentes 
escolares de ESI (Res. CFE Nº 340/18). En muchas ocasiones, los procesos migratorios históricos 
y recientes en las grandes ciudades impulsan la construcción de propuestas con la comuni-
dad escolar –el barrio, las familias–. Si allí no hay docentes indígenas, algo que posiblemente 
ocurra, quienes acompañen el proceso tendrán que habilitar la escucha ante el saber lingüís-
tico y cultural de las/os alumnas/os y la comunidad. Resulta sumamente importante enmarcar 
pedagógicamente la tarea y acompañar institucionalmente. En algunas urbes también existen 
museos, centros vecinales y/o asociaciones que los nuclean y que pueden ser facilitadores de 
este proceso.

En el diseño de la convocatoria, los equipos de ambas áreas podrán definir quiénes lle-
varán adelante la tarea, así como los mecanismos de participación indígena que tendrán que 

35



tenerse en cuenta. Si bien es cierto que todas las instancias de trabajo son también de forma-
ción, sería importante que las/os docentes hayan profundizado en los conocimientos de la ESI. 
De no ser así, es importante poder reponer todos los aspectos necesarios antes de comenzar 
a trabajar. 

Por otro lado, puede resultar interesante comenzar a impulsar la constitución de redes 
de intercambio de experiencias que faciliten la interlocución de docentes de los distintos pue-
blos y hablantes de lenguas indígenas de diferentes regiones del país. Lejos de ser acotados, 
estos espacios se convierten en nuevos escenarios de participación indígena que fortalecen las 
identidades y profundizan la reflexión sobre las lenguas. 

3.3.3.3. ¿Cómo se organizan los talleres de trabajo? 

M’ek tä tamenej häp tä nilhokej m’eyhey tä ohanej tälhe tat olhämet wet m’ek 
chi owatläk matche chi ohanej tälhiyela tat chi n’ohäne n’olhämet tä olhämet 
häpkhilak kalelhäjnoho. Chi n’ohäne n’olhämet tä olhämet häp n’ochufwenyaj häp 
tä kalelhäj tä ohänhiyeja tat tsi õntäfwelche. Olhämet häp tä yakalelhät m’ek tä 
olhamyajej lhäy’e m’ek tä tatäyn’oyej.

Enseñar y aprender mi lengua materna es importante porque es la lengua que me sirve para 
construir nuevos conocimientos a partir de los saberes de mi propia cultura. La lengua 
materna es la que me permite reconocer lo que pienso, lo que soy, lo que sé y también lo 
que necesito avanzar como sujeto con sus propios derechos y capaz de aprender lo ajeno 
según la necesidad. 

Osvaldo Segovia, docente e investigador, Pueblo Wichí 
El Potrillo, Formosa, 2019

Luego de definir los términos de la convocatoria y las instancias de participación, el si-
guiente paso es organizar las reuniones de trabajo. Es importante que las jornadas sean diseña-
das con anticipación, determinando las necesidades de cada área.

Si los encuentros se realizan en la zona donde residen las/os docentes –encuentros re-
gionales o locales–, se requerirán acuerdos entre los equipos técnico-pedagógicos y la comu-
nidad para la participación. El tiempo es de vital importancia y todas las personas que asisten a 
los espacios de trabajo deberían poder disponer de ese tiempo requerido. 

Si las reuniones se planificaran para concentrar a las comunidades en una localización 
central, es necesario tener presentes los costos y tiempos de traslados y los lugares de aloja-

36



miento. Estas personas estarán viajando a otra ciudad, por lo que deberán prever tanto las con-
diciones materiales (pasajes, viáticos y estadía) como temporales para ausentarse de sus tareas 
cotidianas en las escuelas. Es necesario disponer de tantas jornadas como el proceso requiera. 
a su vez, es importante que los encuentros y consultas estén distanciadas en el tiempo para 
que la comunidad pueda reflexionar y consensuar las diversas versiones en lenguas indígenas. 

En la experiencia en la provincia de Jujuy, cada participante recorrió muchos kilóme-
tros –en moto, bicicleta, remis compartido, camioneta de alguien que salía del paraje a la ruta, 
colectivo y muchos otros medios– para poder llegar a cada taller. Su voluntad y arduo trabajo, 
viajando desde el día anterior y sin dormir, merecerían un capítulo aparte con sus relatos en pri-
mera persona. A veces, desde la mirada y la planificación citadina se olvida o se desconoce que 
la Argentina, y la América Latina toda, es extensa, con caminos de tierra y de agua, que muchas 
veces no hay modo de presentar un comprobante de traslado para que el Estado o una agencia 
financie traslados “contra presentación de comprobante”. 

En ambos casos, sean encuentros regionalizados o en una localización central, es ne-
cesario poder tramitar las gestiones administrativas que las jornadas demanden en las institu-
ciones educativas donde trabajan las/os participantes. Asimismo, es importante disponer con 
antelación de un espacio adecuado para el trabajo, que facilite las actividades en asamblea y 
en pequeños grupos. 

Por último, vale aclarar también que el trabajo realizado debería ser remunerado, si la 
instancia de gestión lo posibilita. Así ocurrió en la experiencia de Jujuy. Los integrantes de los 
pueblos indígenas muchas veces trabajan gratis para el Estado o para las ONG, reproduciendo 
una lógica histórica de violencia. El reconocimiento por su trabajo en la elaboración de materia-
les debería poder contemplarse en el presupuesto, así como lo están las consultorías, el diseño, 
la edición, las ilustraciones, etc. 

3.3.1. Las dinámicas grupales

Ime ko nanöi tekove nande ñeepe yaipeta omano ñandegüi jaeramo ko ñamboe 
ñande ñee jare ñande rekovi añave kuriyevi miari royayapo chupe ñuangata avi 
kereï arakaereta omee chupe.

Es importante mantener viva nuestra lengua materna para que no se muera por eso 
enseñamos a nuestras generaciones futuras a través de cantos, juegos, leyendas, mitos, 
cuentos y experiencias directas.

Elsa Segundo, asistente pedagógica de campo de EIB, Pueblo Ava Guaraní
El Piquete y Santa Bárbara, Jujuy, 2019

(Acompañamiento de versión en guaraní: Juana Novillo) 

37



La dinámica de taller permite un trabajo sostenido y colaborativo entre las/os docentes y 
el equipo responsable de la organización de las actividades. Es necesario que las personas que 
se desempeñen como talleristas puedan desplegar una escucha atenta, un diálogo permanen-
te y la disposición para modificar la agenda en función del grupo específico. Las técnicas gru-
pales en las diferentes instancias deben estar permanentemente sustentadas en el paradigma 
de la ESI.

Se propone que se dé inicio a cada una de las jornadas de trabajo con técnicas lúdicas 
que propongan un acercamiento a la tarea y establezcan un clima de cordialidad. Se sugiere 
incorporar instancias de trabajo corporal entre las actividades. Siempre se proponen dinámicas 
de juego en los talleres de ESI, sea con el grupo que fuere (docentes, equipos directivos, super-
visoras/es, etc). Por ejemplo: en el primer taller se propuso a ambos pueblos que inventasen 
una canción que hablara de la ESI y la compartieran. Fue un momento muy cálido y divertido 
que permitió generar una escucha más relajada entre todas/os, con menos miedos y formali-
dades. El juego y el canto también crean paridad y compañerismo y ayudan a los equipos de 
trabajo a adentrarse en la musicalidad de las lenguas.

Es posible que previo al comienzo se solicite un espacio de apertura o presentación 
a cargo de referentes de la comunidad. Estos momentos son muy importantes para las/os 
participantes, dan una bienvenida al trabajo conjunto y auguran una jornada de construc-
ción. Lejos de toda mirada romántica, es interesante notar cómo esos momentos desnatu-
ralizan ideas del tiempo muy propias de las agendas de los estados. La representación de 
“pérdida” vinculada a la concepción moderna de temporalidad se ve interpelada por otras 
formas de concebirlo. 

Como ocurre en las diferentes instancias de formación en ESI, es indispensable poner 
especial cuidado en la participación de personas ajenas al trabajo. La necesidad de consolidar 
espacios de confianza implica poder pensar que siempre que ingrese al lugar de trabajo alguien 
que no haya sido convocado en un principio deba presentarse y pedir permiso para compartir 
y sumarse a la jornada con el fin de construir un espacio de respeto y familiaridad.

3.3.2. ¿Qué se trabaja en el primer taller?

Taiñ mapuzugun mew, feychi zugu “lofkvzawvn” pigey, fewla “mingako” ka 
pigerkey. Kuyfi mew, pu lofche igkawvrkefuy kom kvzaw mew, ñi zewman ñi 
ruka, ñi kexan ñi mapu, kake kay. Kom pu che kiñewkvlen kvzawvrkefuy, fey 
mew kvzawtugerkelafuy ñi kvzaw. Aflu ñi kvzawvn, fey mew kawinturkefuy 
pu che. Ayiwvn zugu gerkefuy ti kvzaw. Fey mew mvley taiñ goymanoal feychi 
azmogen, fachiantv.

En nuestro idioma eso se llama lofküdawün, y ahora se le suele decir mingako también. 
Antiguamente, las comunidades se ayudaban mutuamente en todo trabajo, al hacer sus 
casas, al trabajar su tierra, etc. Toda la gente trabajaba junta, y por eso no se les hacía 

38



pesado el trabajo. Al terminar de trabajar, la gente solía celebrar. El trabajo era un 
acontecimiento alegre. Entonces no debemos olvidar esta costumbre, hoy día.

Tulio Cañumil, profesor de mapuzugun del Laboratorio de Idiomas (UBA),  
Pueblo Mapuche

Florencio Varela, Buenos Aires, 2019

En el primer taller se puede trabajar sobre una estructura similar a la que suele utilizarse 
en las capacitaciones docentes: “la reflexión sobre nosotras/os mismos”.

Cualquiera sea la propuesta, las acciones tendrían que permitir o favorecer el reconoci-
miento de los temores, los tabúes y las tensiones que pudiera generar el trabajo sobre la edu-
cación sexual a fines de desnaturalizar supuestos y reconocer la diferencia entre experiencias, 
opiniones personales y los contenidos de ESI que se deben enseñar. Una de las actividades 
sugeridas es el “Juego de las Cuatro Esquinas” que, de manera lúdica, permite pensar y compar-
tir vivencias y recorridos de socialización en educación sexual. Esta y muchas otras actividades 
pueden encontrarse en la Guía para el desarrollo institucional de la educación sexual integral:  
10 orientaciones para las escuelas.22 

Luego de realizar el trabajo de reflexión sobre la actividad propuesta, se sugiere abordar 
qué se entiende por ESI y posteriormente los 5 ejes conceptuales: cuidado del cuerpo y la salud, 
valorar la afectividad, garantizar la equidad de género, respetar la diversidad y ejercer nuestros de-
rechos. Es importante establecer acuerdos básicos sobre la ESI para luego poder y trabajar sobre la 
adecuación de materiales didácticos. En este sentido, es aconsejable utilizar alguna técnica grupal. 

Es importante que permanentemente se habilite la palabra. Poder hablar “de nuestras 
cosas” permite consolidar políticas públicas respetuosas de los derechos de los pueblos origi-
narios. Al mismo tiempo, estos espacios permiten ver las transformaciones propias de la cultura 
a partir de las expresiones de las/os participantes. Los espacios de negociación suponen poder 
poner en tensión esos conocimientos, teniendo siempre como objetivo el horizonte de los 
derechos. Un ejemplo lo constituyó la discusión sobre la escritura en ava guaraní de la AHE 
(Anticoncepción Hormonal de Emergencia). Aunque “la píldora del día después” como también 
se la conoce, no es abortiva, no tiene contraindicaciones y, como su nombre lo indica, se uti-
liza en casos de emergencia para prevenir un embarazo no intencional, las mujeres guaraníes 
afirmaban no querer utilizarla y preferir los métodos naturales que consistían en plantas y tés. 
¿Cómo tener presentes los distintos saberes que se ponen en juego? Esta situación muestra 
cómo el Estado ha validado algunos conocimientos sobre otros. Finalmente, todos los métodos 
anticonceptivos fueron incorporados al guaraní en el material; sin embargo, como en otros 
momentos del trabajo, quedará la necesidad de seguir profundizando en las maneras en que 
los conocimientos ancestrales interpelan al discurso médico hegemónico. 

En un segundo momento, se podría propiciar la discusión sobre las temáticas trabajadas 
y las diferentes formas de definirlas en las distintas lenguas indígenas. Sería conveniente co-
menzar a identificar perfiles indígenas o referentes comunitarios que puedan llevar un borrador 

22  Disponible en https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/esi_guia_desarrolloinstitucional.pdf.

39



con las posibles palabras que surjan del debate. Si al final de la jornada se pudiera contar con 
estos bocetos preliminares, podrá hacerse una puesta en común grupal con las selecciones y 
elecciones lingüísticas. Es recomendable disponer para esta instancia de un tiempo amplio sin 
interrupciones, ya que es altamente probable que se intercambien aportes de la lengua conjun-
tamente con recuerdos familiares y comunitarios.

En el cierre de las jornadas, los equipos de ESI y EIB podrán retomar y destacar los aportes 
y el trabajo realizado, y establecer las bases y tareas pendientes para las jornadas posteriores. 
También sería deseable apuntar qué conceptos o temáticas generaron más tensiones o dificul-
tades para abordar nuevamente en el siguiente encuentro. Estos espacios son imprescindibles 
y tienen como objetivo construir miradas comunes para el abordaje pedagógico de los mate-
riales en las distintas aulas donde las/os docentes trabajan.

3.3.3. ¿Por qué es necesario un segundo taller?

Runa simi qalluta yachachinay recuperarpaj tukuy generaciones jamujkunapaj 
kay rimayninchej kunankama kawsashan tukuy qonqachinawayku pero ma 
atinkucho.

Poder recuperar y transmitir de generación en generación cómo una lengua aun existe a 
pesar de los sometimientos sufridos.

Fabiana Santos, asistente pedagógica de campo de EIB, Pueblo Quechua
Santa Catalina, Jujuy, 2019

En el primer taller se han conocido las/os participantes, han realizado los primeros in-
tercambios y aproximaciones a la ESI y sus ejes conceptuales, y se ha abierto la posibilidad de 
trabajo conjunto entre diferentes equipos técnicos de ESI y EIB y las y los educadoras indígenas.

En el tiempo entre el primer taller y el segundo, las personas quizás hayan rememorado 
otras posibilidades de interpretación y/o dialogado con integrantes de sus comunidades que 
no hayan participado de ese encuentro. En los casos en que existan otras instancias de partici-
pación, es probable que el material que se elabore tenga que contar con la legitimidad de esos 
espacios de deliberación colectiva. 

Es importante recordar en todo momento que se trata de un trabajo comunitario en el 
cual afloran las construcciones identitarias atravesadas por una profunda afectividad. Se pue-
den iniciar estas jornadas valorizando esos intercambios comunitarios, despejando posibles 
interrogantes y reponiendo simultáneamente el marco de la ESI. También sería el momento 
oportuno para retomar conceptos que hayan quedado pendientes o poco profundizados en el 
encuentro anterior.

40



Se diseñarán sucesivas instancias de profundización sobre la escritura en lengua indígena. 
Una posibilidad es que pueda ofrecerse el trabajo en grupos reducidos, para luego intercambiar 
lo realizado con los otros grupos o en plenario, compartiendo la propuesta de cada subgrupo. 
Nuevamente, esto requiere de tiempo, dado que es probable que surjan diferencias y la necesi-
dad de consenso resulta imperiosa. 

Se espera que ambas tareas –la adecuación de los materiales a la lengua originaria y el tra-
bajo con el paradigma de la ESI– se desarrollen de manera sincrónica. Para ello, en esta segunda 
jornada se podrían explorar de manera lúdica, y con el fin de encontrar ejemplos, las publicacio-
nes del Programa Nacional de ESI del Ministerio de Educación de la Nación, reconociendo con-
tenidos y actividades necesarias para el trabajo en el aula y en la comunidad. También es posible 
que los equipos provinciales, tanto de ESI como de EIB, hayan realizado sus propios materiales. 
En el caso de EIB, es probable que surja la necesidad de profundizar en el derecho a la ESI con 
identidad. La ESI “desde la cosmovisión de los pueblos originarios” supone reconocer estéticas, 
situaciones cotidianas e historias y reflexionar sobre ellas. Profundizar en estas temáticas y escribir 
materiales que retomen estas discusiones es un desafío para enfrentar en el futuro. 

Si se da un verdadero trabajo de articulación, es posible que se pueda contar con esos 
materiales desde un comienzo para proyectar los talleres. Las reflexiones planteadas en el ca-
pítulo 2 se cristalizan en estos momentos de construcción colectiva: los roles de género, las 
múltiples violencias, las diferencias intergeneracionales, las formas de concebir el cuerpo y la 
sexualidad, entre otros, son temas que pueden aparecer y es importante darles lugar y definir 
estrategias de intervención docente. 

Solo a modo de sugerencia, podría ser de utilidad adentrarse en el cuadernillo de Nivel 
Inicial para despejar temores acerca de cómo enseñar sexualidad en la primera infancia, con-
tinuando por el resto de los niveles para visualizar cómo se abordan temas de la pubertad y la 
adolescencia. Otra posibilidad es trabajar de manera coincidente todos los cuadernillos en un 
mismo momento y ver actividades sobre el mismo eje conceptual para distintos grupos etáreos.

3.3.3.1. Los acuerdos lingüísticos son importantes.  
¿También es necesario acordar el diseño?

Roñembyatýramo ñamba’apo haguã oñondive jahakuévo hupytyrã gotyo. 
Ikatuva’era ñaikumby ha jaha porãve ñande peteĩ hupytýrãme. Opa tekoteere.

Cuando nos juntamos o nos reunimos con la misma orientación: con otros y para todos, 
deben existir momentos de reflexión, se analizan alternativas y se toman decisiones en 
conjunto, para todas las identidades.

Raúl Sena, profesor de guaraní de la Escuela Normal Ramón Milcíades Gómez 
San Cosme, Corrientes, 2019

41



La adecuación de los materiales de ESI requiere tanto de los acuerdos lingüísticos como 
del consenso acerca del diseño.

La presencia de algún representante del equipo que delineará la impresión de los ma-
teriales es indispensable para consensuar los cambios necesarios. Esta instancia requiere de 
trabajo en pequeños grupos para el análisis de los dibujos e, incluso, los colores y la propuesta 
de alternativas a las ilustraciones que sean afines al grupo participante.

La puesta en común del trabajo en pequeños grupos permitirá acuerdos generales sobre 
la base de las distintas perspectivas. Puede ocurrir que las personas adultas de la comunidad 
aporten una mirada diferente de la de las/os jóvenes. La vestimenta, los colores, los instrumen-
tos musicales, las posturas y los peinados pueden diferir. La guía oportuna de la coordinación 
facilitará los acuerdos necesarios.

Cuando los materiales, en este caso las láminas, se encuentren ya diseñados, se compar-
tirá con las personas que han asistido a los talleres una versión borrador impresa en el tamaño 
definitivo. Se facilitará en pequeños grupos la revisión y corrección colectiva. 

3.3.4. El tercer taller

ESI häp n’ochufwenyaj tä tach’ote nilhokej wichi häp tä tamenej tä t’uhawetej chi 
ihi wichi lhämet tsi iche m’ek tä ihi tä matche tä atha. Iche n’olhämtes tä iwatläk 
olhamel õt’ukwe elh tä yiwitej wichi lhämet. Äp te tä iche n’olhämet tä wichi 
tä lhämet wet nech’e matche tä kalelhäj m’ek tä yäme. Wet äp hinälitpe wichi 
tichunhayaj tä tälhejlä m’ek tä ihi ESI.

Es importante la ESI para el pueblo wichi y aprender desde la lengua wichi porque desde la 
lengua materna se puede saber cuál es el pensamiento de los wichi en relación con los ejes 
de la ESI. Abordar desde los conceptos en lengua wichi podemos saber cómo concibe los 
temas en relación con los temas como el cuidado del cuerpo entre otros temas.

Osvaldo Segovia, docente e investigador, Pueblo Wichí
El Potrillo, Formosa, 2019

El tercer taller es el momento de revisar por completo cada lámina o material adaptado 
ya en un modelo prototipo, es decir, impreso como quedaría de imprenta y si hubiera dis-
crepancias sobre algún término poder consensuar cuál quedará. Entre el segundo y el tercer 
taller cada comunidad debe tener el tiempo necesario y suficiente de compartir el proceso de 
trabajo con otras personas que no hayan participado de los talleres, y así poder verificar qué se 
entiende, qué se interpreta del texto en lengua indígena.

42



En este taller también se propone dedicar parte de la jornada en la elaboración de pro-
puestas para la utilización didáctica de dicho material. Por ejemplo, cómo trabajar con ese ma-
terial, en qué espacios, con quiénes, qué es importante tener en cuenta antes de abordar el 
material en la lengua indígena, con qué otras y otros podrían asociarse para desarrollar la ESI a 
partir de ese material, etc.

Dado que será la última instancia de encuentro, sería pertinente evaluar el proceso de 
trabajo. Con técnicas lúdicas se habilita la expresión de todas/os las/os participantes para poner 
en común la significación de todo el proceso, de los aportes que la ESI proporcionó, de lo que 
todos las/os actores aprendieron y de la construcción comunitaria que se pudo lograr.

Se sugiere que, como en todo taller de ESI, se finalice con la escritura de la carta a una 
persona que no concurrió a las jornadas, narrando las oportunidades de aprendizaje que se 
sustanciaron en los sucesivos encuentros. Esta carta puede ser individual o colectiva. 

Si bien este momento es el final de todo un recorrido, es también el inicio de los múltiples 
y fructuosos caminos de la puesta en práctica de la enseñanza de la ESI en lenguas indígenas.

43



3.3.5. Una vuelta más: la última corrección 

Ñawpaj llatakunapajqa tukuy ruway kakun tukuymanta chayrayku ñawpaj kakun 
remanakuy ñoqanchej ñoqayku llank’akuna ruanapaj; ayllupis ñawpajqa astawan 
runallajta kakun, chaymantaraj llawar ayllu.

La construcción colectiva o comunitaria es la visión organizativa que tienen las 
comunidades originarias para toda actividad o evento; es más, los pueblos originarios para 
ese sistema de organización poseen en la conjugación verbal y los pronombres personales 
dos formas de realizar labores comunitarias: Ñoqanchej (incluye a todos nadie que afuera) y 
Ñoqayku (incluye a un grupo y otro grupo trabaja en otra actividad) y por eso ayllu es más 
comunidad que familia; se antepone a la visión individual.

Yachachej Mario Acho, asesor pedagógico en lengua quechua (EIB), Pueblo Quechua
Provincia de Jujuy, 2019

Siempre existe la probabilidad de que haya alguna necesidad para volver a encontrarnos. 
Si bien la mayoría de las lenguas indígenas americanas utilizan el alfabeto castellano, en mu-
chas de ellas existen letras o grafemas específicos que deben construirse. Habrá que prever una 
jornada más de trabajo antes de la impresión final si fuese necesaria.

A lo largo de los talleres, seguramente se habrán identificado personas con mayor cono-
cimiento de la lengua indígena en cuestión. De necesitarse un espacio para la corrección final 
se las podrá convocar para terminar de decidir si se trata de un acento o un apóstrofe o si la letra 
lleva diéresis o virgulilla. Contemplar errores de tipeo, puntuación, segmentación de palabras 
y caracteres especiales es asumir la importancia del trabajo con las lenguas y la necesidad de 
hacerlo con responsabilidad. 

A modo de ejemplo se puede citar el caso de  (ver las láminas al final) que se da en 
la variante jujeña del guaraní, en el pueblo chané de la provincia de Salta y en algunas zonas 
de Bolivia. 

Dicho grafema es muy particular por lo que, al realizar el trabajo de edición, los equi-
pos se encontraron con la imposibilidad de reproducirlo, en consecuencia, optaron por 
sustituirlo por un símbolo disponible. En las instancias de corrección en territorio, algunas 
mburuvichas insistían en su singularidad que no se veía reflejada en la grafía empleada. Esto 
evidencia cómo la representación escrita de la palabra configura una disputa simbólica en 
el campo lingüístico. En la actualidad, ese signo se escribe como un + o como una i (i tacha-
da), a efectos de mostrar que se trata de una vocal que “suena en la garganta y se expande 
por la nariz” (como expresó una participante del taller de trabajo del pueblo guaraní). Más allá 
de toda interpretación, esta es solo una de muestra de cómo la identidad de una comunidad  

44



puede expresarse de diferentes maneras. Y también habla de la necesidad de trabajar conjun-
tamente, ya que “al que no sabe hay que explicarle, por eso para trabajar la escritura hay que 
trabajar ambas partes, idóneo y técnico, si no, no hay avance” (docente del pueblo guaraní). 

3.3.6. Acompañamiento

[…] para nosotros fue el comienzo de poder llegar a los niños de la escuela 
primaria, secundaria, donde asisten los niños y jóvenes estudiantes de nuestras 
comunidades, para que conozcan y tengan conocimientos sobre Educación Sexual 
Integral, por mucho tiempo fue silenciado por las abuelas/os. Esto fue TABÚ EN 
EL PUEBLO GUARANÍ, ahora con las láminas traducidas en guaraní nos favorece 
[…] para que nuestros hijos y nietos/as sepan el cuidado de su cuerpo y vivan en 
plenitud con los conocimientos de ESI.

Campinta guazú Flora Elsa Cruz, asesora pedagógica en lengua ava guaraní (EIB),  
Pueblo Ava Guaraní

Provincia de Jujuy, 2015

Como resultado final, llegarán a la comunidad los materiales de ESI en lenguas indíge-
nas, con el tiempo y los consensos necesarios que sustenten su legitimidad. Es propicio que la 
recepción del producto de tantas jornadas de trabajo sea en el marco de una celebración por 
la labor realizada y de afianzamiento de los lazos construidos. En la provincia de Jujuy, cada 
idónea/o que acompañó la elaboración de los materiales recibió láminas para su comunidad 
y su escuela en un último taller que se realizó en la localidad de La Quiaca y en Libertador 
General San Martín. En ellos participaron también autoridades comunitarias y miembros del 
CEAPI (Consejo Educativo Autónomo de Pueblos Indígenas). Fueron momentos de profunda 
emotividad. El mismo Estado que históricamente negó las lenguas y culturas indígenas, volvía 
para legitimarlas. A partir de espacios de asamblea donde las mburuvichas se definían como 
“sobrevivientes” y de juegos con anteojos de colores entre los quechuas que deconstruían los 
primeros momentos de solemnidad, afloraban las características distintivas de cada pueblo.

Finalmente, resulta conveniente que exista un acompañamiento pedagógico para la uti-
lización de los materiales en las aulas. Haber profundizado en la articulación quizás permita a los 
equipos territoriales afianzar formas de trabajo institucionales, plurales y respetuosas de todas 
las cuestiones que se han desarrollado a lo largo de estas páginas. Documentar las prácticas, 
potenciarlas y multiplicarlas permitirá construir herramientas para el abordaje de la ESI en con-
textos de diversidad cultural y lingüística. 

45



BIBLIOGRAFÍA 

Bello, Álvaro (2009): “Derechos indígenas y ciudadanías diferenciadas en América Latina y el 
Caribe. Implicancias para la educación”. En Luis Enrique López (ed.): Interculturalidad, edu-
cación y ciudadanía. Perspectivas latinoamericanas. La Paz: Editores Plural, pp. 57-76. 

Bentivegna, Diego (2019): “Presentación”, Dossier: Textualidades indígenas en el espacio latino-
americano: lenguas, prácticas, documentalidad, Revista de Estudios Literarios Latinoame-
ricanos, 6, UNTREF, pp. 1-8. 

Bohoslavsky, Ernesto y Germán Soprano (2010): Un Estado con rostro humano Funcionarios e 
instituciones estatales en Argentina (desde 1880 a la actualidad). Buenos Aires: Prometeo. 

Butler, Judith (1997): “Sujetos de sexo/género/deseo”, Feminaria, a. X, Nº 19, pp. 1-20. 
Butler, Judith (2015): Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo” 

[1990]. Buenos Aires: Paidós. 
Colchester, Marcus y Fergus MacKay (2004): “Forjando un espacio de negociación. Pueblos indí-

genas, representación colectiva y el derecho al consentimiento libre, previo e informado”, 
ponencia presentada (en inglés) ante la Décima Conferencia de la Asociación Internacio-
nal para el Estudio de la Propiedad Común. 

Coordinación Nacional de Intérpretes y Traductores en Lenguas Indígenas (2016): Manual de 
mediación intercultural. Aportes desde la experiencia de los intérpretes y traductores oficiales 
en lenguas indígenas. Lima: Perú. 

Elizalde, Silvia (2014): “Aprendiendo a ser mujeres y varones jóvenes: prácticas de investimento 
de género y sexualidad en la institucionalidad escolar”, Revista Intersecciones en Comuni-
cación, UNICEN, a. 8, Nº 8, pp. 33-52. 

Federici, Silvia (2015): Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Buenos Aires: 
Tinta Limón. 

Fraser, Georgina (2017): “En el sur del sur: traducción e interpretación en lenguas originarias”. 
Revista Lenguas Vivas. Publicación del I.E.S. en Lenguas Vivas “Juan R. Fernández”, a. 17 (13), 
pp. 143-155. 

Fuks, A. E. (2019): “Más que un conflicto entre lenguas”. Soberanía Sanitaria, 3, Nº6, pp. 75-80. Disponible 
en: http://revistasoberaniasanitaria.com.ar/wp-content/uploads/2019/07/RSS-6-Online.pdf

Gramsci, Antonio (1984): Cuadernos desde la cárcel. México: Ediciones Era.
Hall, Stuart (2003): “Introducción: ¿quién necesita ‘identidad’?”. En Stuart Hall y Paul Du Gray, 

Cuestiones de identidad cultural. Buenos Aires: Amorrortu, pp. 13-39.
Jimeno, Myriam (2005): “La vocación crítica de la antropología en Latinoamérica”. Antípoda, Nº 1, 

Bogotá: Universidad de los Andes, pp. 43-65.

46

http://revistasoberaniasanitaria.com.ar/wp-content/uploads/2019/07/RSS-6-Online.pdf


Lagos, Cristián (2005): “La vitalidad lingüística del mapudungun en Santiago de Chile, sus fac-
tores determinantes y consecuencias socioculturales: estudio exploratorio desde una 
perspectiva socio y etnolingüística”. Werken, Nº 006, pp. 23-37. 

Lerner, Delia (2007): “Enseñar en la diversidad”, conferencia dictada en las Primeras Jornadas de 
Educación Intercultural de la Provincia, La Plata. En Revista Lectura y Vida, pp. 6-14. 

López, Luis Enrique (2009): Reaching the unreached. Intercultural bilingual education in Latin 
America. background study for the EfA Global Monitoring report. París: UNESCO. 

Ministerio de Educación de la Nación (2015a): Pueblos indígenas y Estado. Aportes para 
una reflexión crítica en el aula: Pampa y Patagonia. Buenos Aires. Disponible en:  
http://repositorio.educacion.gov.ar/dspace/handle/123456789/110256. 

Ministerio de Educación de la Nación (2015b): Con nuestra voz. Escritos plurilingües de docentes, 
alumnos, miembros de pueblos originarios y hablantes de lenguas indígenas. 6 volúmenes, 
edición multilingüe. Buenos Aires.  

Ministerio de Educación de la Nación (2015c): Educación Sexual Integral en la Argentina. Voces 
desde la escuela. Buenos Aires. 

Ministerio de Educación y Deportes de la Nación (2016): Pueblos indígenas en la Argentina. His-
torias, culturas, lenguas y educación. Edición ilustrada. Buenos Aires. 

Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación (2015): Derechos de los pueblos indíge-
nas en la Argentina, una compilación. Buenos Aires.

Musante, Marcelo (2018): “Masacres, disciplinamiento y trabajo forzado en las reducciones es-
tatales para indígenas de Chaco y Formosa durante el siglo XX”. En Walter Delrio, Diego 
Escolar, Diana Lenton y Marisa Malvestitti (comps.): En el país del no me acuerdo. Archi-
vos y memorias del genocidio del Estado argentino sobre los pueblos originarios, 1870-1950. 
Viedma: UNRN, pp. 243-282. 

Nacach, Gabriela (2015): “Los mensajes de la capacitación. Un posible abordaje de 
la ESI en contextos indígenas”, Etnografías Contemporáneas, Nº 7, dossier “An-
tropología aplicada”, Universidad Nacional de San Martín. Disponible en  
http://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/etnocontemp/article/view/26.

Pacecca, María Inés y Gerardo Averbuj (2014): Mirar y que te miren, pensar y que te piensen: 
migraciones, diferencia y derechos en la escuela. Buenos Aires: Ministerio de Educación 
de la Nación.

Paredes, Julieta (2008): Hilando fino desde el feminismo comunitario. La Paz: Cooperativa  
El Rebozo. 

47

http://repositorio.educacion.gov.ar/dspace/handle/123456789/110256
http://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/etnocontemp/article/view/26


Rappaport, Joane (2011): “Más allá de la observación participante: la etnografía colaborativa 
como innovación teórica”. En Xochitl Leyva y otros, Conocimientos y prácticas políticas: 
reflexiones desde nuestras prácticas de conocimiento situado, tomo II. México: CIESAS/UNI-
CACH/ PDTG-Perú/ISS-HIVOS, pp. 327-369. 

Repetto, Fabián (2018): “Clase 1: Intersectorialidad en el marco del Plan ENIA”. Curso del Plan 
Nacional de Prevención del Embarazo no intencional en la adolescencia. Buenos Aires: 
Ministerio de Salud y Desarrollo Social y Ministerio de Educación, Cultura, Ciencia y Tec-
nología.

Restrepo, Eduardo (2007): “Identidades: planteamientos teóricos y sugerencias metodológicas 
para su estudio”, Jangwa Pana, 5, pp. 24-35.

Rojas, Sergio Joel (2018): Na aqtacpi Ralaxaicpi: ñaconaxa t sauoqta alo naua qara aqtaqa. 
Buenos Aires: Consejo Qompi, IES CESBI, CELES-CONICET. 

Segato, Rita (2004): “Antropología y Derechos Humanos: Alteridad y ética en el movimiento de 
los derechos universales”, Serie Antropología, 356, pp. 1-25. 

Segato, Rita (2011): “Género y colonialidad: en busca de claves de lectura y de un vocabulario 
estratégico decolonial”. En Aníbal Quijano y Julio Mejía Navarrete (eds.), La cuestión 
descolonial. Lima: Universidad Ricardo Palma, pp. 17-47.

Unamuno, Virginia (2012): Propuestas para la enseñanza de lenguas: lenguas en plural. Buenos 
Aires: Ministerio de Educación de la Nación.

Veiga, L. y Bronzo, C. (2014): “Estratégias intersetoriais de gestão municipal de serviços 
de proteção social: A experiência de Belo Horizonte”, Revista Administração Pública,  
vol. 48, Río de Janeiro.

Vilar, Milagros (ed.) (2019): Lenguas y migraciones. Papeles de trabajo del CELES, UNSAM. Dispo-
nible en: http://www.unsam.edu.ar/escuelas/humanidades/centros/celes/Papeles-
de-trabajo-del-CELES-vol-1-2019.pdf

White, Richard (1991): The Middle Ground: Indians, Empires, and republics in the Great Lakes Region, 
1650-1815. Cambridge: Cambridge University Press.

Las láminas que se muestran a continuación se encuentran disponibles para su descarga en 

https://www.educ.ar/recursos/132312/educacion-sexual-integral.

48





50



51



52

















ELABORACIÓN  
de MATERIALES de ESI  
en LENGUAS INDÍGENAS




