
Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología de la Nación 
Dirección Nacional de Gestión Curricular y Gestión Docente 
Área de Desarrollo Profesional Docente 
 
Viernes 15 de septiembre de 2006 en la Ciudad de Formosa 
 

Cine y Formación Docente 2006 

 
Después de la familia tipo, ¿qué? A propósito de Historias de familiai 
Por Mariana Cantarelli 
 
 
I. 
 
No hay dudas de que el mundo ya no es el 
mismo. Tampoco hay dudas de que difiere 
enormemente del que alguna vez 
proyectamos. Quizá sea en el campo de los 
vínculos familiares donde más aguda y 
desesperadamente registramos indicios de 
esa intensa transformación. La vida familiar  
transcurre de un modo muy distinto al que 
imaginamos hace no demasiado tiempo. En 
definitiva, hoy los vínculos parentales 
adquieren unas formas, presentan unos 
obstáculos, generan unas preguntas difíciles 
de responder con los recursos heredados.   
La propuesta del texto es pensar esos 
nuevos vínculos familiares. En rigor, pensar 
las construcciones vinculares que nos 
sorprenden, nos asustan, nos fastidian y 
hasta nos dejan mal parados. Pero también 
que nos alegran, gratifican, desafían y hasta 
nos permiten ser otros de los que éramos. 
Sin ir muy lejos, detengámonos en las 
relaciones con nuestros hijos y nuestros 
padres. Entre una experiencia y la otra, hay 
un mundo. O tal vez, varios mundos. Ser hijo 
de aquellos padres y ser padres de estos 
hijos  nos enfrentaba y nos enfrenta con 
preguntas, problemas y temores 
absolutamente distintos. Pero no se trata de 
una diferencia meramente generacional. No 
alcanza con decir que la diferencia es 
generacional. Como estamos ante un 
abismo, la distancia es de otra naturaleza. 
Nuestro universo vincular es radicalmente 
otro.  
Si asumimos que nuestro escenario es así, 
hay mucho que desandar y tanto que pensar. 
¿Por qué? Porque nuestras experiencias 
familiares son otras que las heredadas. 
Entonces, aparece una verdadera pregunta: 
¿cómo pensamos eso que no se deja pensar 
desde lo viejo? Sospechamos que no se trata 

de una interrogación meramente sociológica 
sino intensamente existencial: ¿cómo 
pensamos (en verdad, cómo habitamos) los 
tiempos que nos tocan vivir? 
Según cierto poeta, no hay épocas más 
difíciles que otras. También dice el poeta que 
el tiempo presente siempre es el más 
complejo porque es el que nos vivir. En eso 
estamos: viviendo tiempos difíciles, viviendo 
tiempos de cambio. Nuestra dificultad epocal 
reside, en gran medida, en que los vínculos 
familiares están en proceso de mutación. Y 
esa mutación nos enfrenta con una serie de 
preguntas y cuestiones. En resumen, ¿qué 
es lo que se está transformado? ¿De qué 
hablamos cuando hablamos de mutación 
vincular? ¿Qué alteraciones introduce la 
pérdida de dominancia de la familia tipo? 
Pensar la experiencia vincular 
contemporánea requiere de un primer 
movimiento: situar las condiciones de época. 
En definitiva, requiere que admitamos que las 
condiciones de la experiencia 
contemporánea no son las de un mundo 
disciplinario y ordenado sino la fragmentación 
general. En otros términos, nuestro horizonte 
no son las instituciones que disciplinaban el 
deseo y domesticaban la pasión sino la 
amenaza permanente de aislamiento. Por 
eso mismo, el problema de esta generación, 
la nuestra, no es la vinculación sino la 
desvinculación.  
En verdad, la percepción de la variación del 
horizonte general resulta sorpresiva e 
incómoda. Pero también resulta cierta. Tan 
cierta como la percepción de que las formas 
sociales actuales adquieren unas 
configuraciones extrañas para nuestra 
sensibilidad. Por ejemplo, relaciones que 
duran poco o nada (demasiado breves para 
nuestra sensibilidad); padres muy tolerantes 
con sus hijos (demasiado permisivos para 
nuestra sensibilidad); madres que no parecen 



madres sino hermanas de sus hijas 
(demasiado fraternas para nuestra 
sensibilidad); asociaciones que se desarman 
antes de armarse (demasiado frágiles para 
nuestra sensibilidad).  
La pretensión de investigar los vínculos 
familiares en nuestras condiciones nos sitúa 
ante una segunda interrogación. Además de 
preguntarnos qué es lo que está cambiando 
en el campo de los vínculos, nos 
preguntamos: ¿cómo lo pensamos? ¿Con 
qué recursos? ¿Con qué estrategias? 
Porque, en principio, no se trata de pensar lo 
nuevo con lo viejo. Más bien, la empresa 
exige pensar lo nuevo desde lo nuevo. En 
resumen, los cambios nos enfrentan, 
además, con otra cuestión: los cambios 
alteran los vínculos pero también alteran las 
formas de pensar los vínculos. Si pensamos 
las nuevas configuraciones familiares con las 
viejas estrategias de pensamiento 
(construidas en otras condiciones de época), 
muy posiblemente no seamos capaces de 
captar lo vincular de estas novedosas 
experiencias. Como los ojos ven lo que están 
acostumbrados a ver, nos encontramos ante 
un desafío: mirar las nuevas estrategias 
vinculares con otros ojos. Pero esta mirada 
no es consecuencia de la buena voluntad 
sino de construir operaciones y 
procedimientos que nos permitan empezar a 
percibir de otro modo. Algo así como mirar lo 
que hay desde lo que hay y no desde lo que 
debería haber. 
 
II 
Historias de familia1 nos cuenta la historia de 
la familia Berkman. En principio, estamos 
ante una familia tipo (padre, madre y dos 
hijos varones de 16 y 12 años) que vive en 
Brooklyn. Pero la historia transcurre en 1986 
y son tiempos de cambios. Los padres, 
universitarios durante fines de los ´60 y 
principios de los ‘70, son escritores marcados 
por los sentimientos, pensamientos y 
acciones de esa generación política y 
estética. Es decir, por una generación que 
pone en cuestión otra serie de sentimientos, 
pensamientos y acciones. Inclusive, el 
programa de la familia tipo (matrimonio, 

                                                 
1 Historias de familia es una película 
norteamericana de cine independiente 
estrenada en el 2005 que retrata de la vida 
de una familia de Nueva York durante 1986.  

monogamia, unión vitalicia, subordinación de 
la mujer al varón, etc.) es cuestionado a partir 
de experiencias tales como el amor libre o el 
feminismo.  
Ahora bien, cuál es el conflicto que retrata la 
película en el campo de los vínculos 
familiares. Si bien la semblanza se concentra 
en la separación de matrimonio Berkman y 
sus consecuencias sobre padres e hijos, el 
asunto excede esta situación en particular. 
En rigor, Historia de familia registra el 
derrotero familiar de nuevos padres y nuevos 
hijos. Por un lado, el agotamiento del 
patriarcado como fondo de época. Por el otro 
lado, jóvenes y niños que no se dejan pensar 
por las viejas instituciones juveniles e 
infantiles. Sobre estos dos fenómenos, 
volveremos. Pero vale anticipar que tanto la 
destitución del patriarcado como la infancia 
moderna componen un cuadro de situación 
en el que el sufrimiento deviene otro, sobre 
todo si lo comparamos con el malestar 
dominante en tiempos modernos, es decir, 
cuando la familia (y el resto de las 
instituciones. Por ejemplo, escuela, hospital, 
fábrica, etc.) eran máquinas disciplinarias de 
la vida social.  
A partir de estos tres ejes problemáticos 
(alteración en el estatuto del sufrimiento, 
agotamiento del patriarcado y destitución de 
la infancia), nos interesa plantear las 
configuraciones familiares que resultan tras 
el desdibujamiento de la familia tipo. 
Veremos qué es lo que hay, veremos qué se 
puede construir en las nuevas condiciones. 
 
III 
1. El malestar vincular 
El sociólogo polaco Zygmunt Bauman se 
pregunta por el estatuto actual del 
sufrimiento. Y al hacerlo, si bien no nos 
ofrece una teoría sistemática sobre la 
materia, nos regala una fina percepción: hoy, 
las penurias y los sufrimientos están 
fragmentados, dispersos, esparcidos. Es 
como si los sufrientes no hallaran la forma de 
ligarse con otros en igual situación. Sufrimos 
pero, además, sufrimos aisladamente.  
Continuemos con una segunda nota sobre el 
sufrimiento. En El malestar en la cultura, 
publicado en 1929, Sigmund Freud nos inicia 
en este asunto. Al preguntarse qué es lo que 
los hombres esperan de la vida, construye 
una asociación inquebrantable entre malestar 
y humanidad. Hasta podríamos decir, 
siguiendo al padre del Psicoanálisis, que 



donde hay malestar, late lo humano. Por 
supuesto que lo humano es mucho más que 
malestar. Pero la intervención de Freud, en 
este sentido, consistió en postular que el 
malestar es inherente y constitutivo de la 
cultura. En definitiva, que no es posible 
concebir una sociedad sin sufrimiento.  
Para Freud, la cultura es la fuente de 
malestar para los individuos. Pero, además 
de malestar, tiene la marca de un gran 
beneficio: seguridad y protección frente a los 
peligros que provienen de la naturaleza, el 
propio cuerpo y las demás personas. Pero 
¿cómo puede ser malestar y protección a la 
vez? ¿De dónde proviene el malestar si, en 
rigor, es la cultura la que nos ofrece 
resguardo? En principio, procede de las 
restricciones que la cultura le impone a la 
libertad individual en nombre de la vida en 
sociedad. En definitiva, la cultura exige que 
los instintos más profundos sean acallados y 
reprimidos en favor de un valor superior: en 
este caso, la seguridad. La cultura es una 
suerte de transacción donde sacrificamos 
gran parte de nuestra libertad individual a 
cambio de protección social.  
Así definida, la cultura tiene el signo del 
malestar. Es cierto que ha sido así en todas 
las épocas y seguirá siéndolo. Sin embargo, 
el disgusto no es siempre el mismo. No tiene 
las mismas causas ni las mismas formas. 
Podríamos plantear, en resumen, que cada 
momento histórico genera su malestar 
específico. Como somos testigos de un 
proceso de mutación en las relaciones 
sociales, no sería demasiado aventurado 
señalar que también somos testigos de la 
mutación en los padecimientos. 
Algo de esto destaca Bauman cuando traza 
la diferencia entre el malestar en las 
sociedades modernas –el malestar sobre el 
que escribió Freud y que dio lugar al 
Psicoanálisis– y el malestar actual. Mientras 
el sufrimiento moderno impedía el despliegue 
de los deseos más elementales y profundos 
de los hombres al someterlos a las 
normativas y disciplinas existentes 
(pensemos, por ejemplo, en la normativa 
escolar, el mandato paterno o la moral sexual 
promedio), el sufrimiento actual pasa por la 
fragmentación y la dispersión (pensemos, por 
ejemplo, en el aislamiento, la depresión o la 
ausencia de proyectos).    
Volvamos sobre lo planteado. Si en las 
sociedades modernas el malestar era 
básicamente cultural porque surgía de los 

renunciamientos que cada sujeto debía 
imponerse para poder gozar de la protección 
que ofrecía la sociedad; hoy, por el contrario, 
ese malestar se ha trasladado a la esfera 
individual. Los sufrimientos contemporáneos 
se viven en soledad. El malestar en la 
cultura, es decir, el malestar por pertenecer a 
la cultura, deja paso al malestar por 
desvinculación. El escenario para la 
construcción vincular, definitivamente, es 
otro.      

De la gran vinculación a la gran 
desvinculación 

Naveguemos un poco más por las 
transformaciones actuales para desentrañar 
los nuevos sufrimientos. La crisis de la 
sociedad actual implica una transformación 
vasta, pero ¿en qué consiste esta 
transformación? Por un lado, es el fin de la 
era de la gran vinculación, de una era 
caracterizada por la articulación social, por la 
necesidad de producir un orden artificial en 
reemplazo de los viejos vínculos naturales. 
Como parte de esa artificialidad, el régimen 
social garantizaba un suelo institucional 
común. El Estado y sus instituciones (la 
familia, la escuela, el cuartel, la fábrica, el 
sindicato, el partido, etc.) hacían de la 
vinculación mutua el marco y el lenguaje de 
la existencia social. En rigor, una vida podía 
ser pensada como la rutina que, más allá de 
sus variedades, transcurría de la casa al 
trabajo y del trabajo a la casa. Por el otro, la 
crisis de la sociedad implica el pasaje de la 
gran vinculación a la gran desvinculación. Si 
la sociedad se distinguía por la articulación 
entre sus términos, aunque muchas veces 
resultaba opresiva y hasta alienante, también 
se distinguía por la relación entre sus 
miembros. En definitiva, la ingeniería social 
creada por la política y el Estado modernos 
era una figura institucional que tendía a 
asegurar la inclusión de sus agentes. Por eso 
mismo, la crisis de esa figura supone el 
ingreso en la era de la desvinculación.  
Como se escucha decir cada vez más 
frecuentemente a sociólogos e historiadores: 
los sistemas actuales de dominación no se 
fundan en el disciplinamiento integrado sino 
en la desregulación flexible. Si el 
disciplinamiento integrado era la operación 
de la dominación estatal; la desregulación 
flexible es el procedimiento del capital 
financiero, el que despliega un tipo de 
dominación que no requiere la reproducción 



del conjunto del cuerpo social. Subordinado a 
su designio a-territorial, hoy está en 
Guatemala, mañana en China, pasado en 
Rusia. Desentendido de la producción social, 
se desplaza según la demanda más 
tentadora. De esta manera, pareciera que los 
nuevos poderes económicos han perdido 
interés por la supervisión y control de las 
rutinas sociales. ¿Por qué? Porque 
supervisar y controlar es muy costoso, 
demasiado costoso.  
Mientras que el Estado Nación co-
administraba con el capital productivo la 
reproducción material y simbólica del cuerpo 
social (pensemos en los sistemas escolares y 
jurídicos pero también en los sistemas 
sanitarios, entre otros procedimientos 
estatales de reproducción), el capital 
financiero busca deshacerse de estas tareas. 
Si esto es así, intuimos que la sociedad 
articulada e integrada, tal cual la conocimos, 
está en proceso de transformación.  
No hay dudas de que la fragmentación es un 
rasgo sobresaliente de nuestra época porque 
las instancias que producían la gran 
vinculación, hoy pueden menos de lo que 
podían: el Estado está en crisis; la política 
desacreditada; las identidades partidarias 
debilitadas. Estado, política y partidos 
operaban como máquinas de construcción 
social: ligaban, conectaban, enlazaban, 
unificaban. En definitiva, producían tejido 
social. La fragmentación, entonces, surge 
cuando aquellas instituciones que armaban la 
coexistencia social pierden capacidad de 
composición y ya no logran hilar, con la 
fuerza de antes, el tejido social. 
Ahora bien, la fragmentación no es un dato 
exclusivo de la situación argentina sino una 
condición general. Nuestra era es la era de la 
desvinculación y esto implica que la lógica 
social moderna se ha alterado 
esencialmente. Si la sociedad se 
caracterizaba por la composición de las 
partes en un todo superior y articulado vía el 
Estado y sus instituciones (la familia, la 
escuela, los partidos, la fábrica), los 
escenarios actuales se caracterizan por la 
dispersión de las partes. O más 
precisamente, por la imposibilidad de 
componer los diversos elementos 
heterogéneos en un conjunto superior capaz 
de organizar un juego social de 
reciprocidades. 
Ahora bien, el agotamiento de la lógica 
moderna de dominación no significa el pasaje 

de la servidumbre a la libertad sino una 
variación cardinal en las formas de 
dominación. Si bien la dominación actual ya 
no está obsesionada por la normalización y 
regulación de los actos humanos, es decir, 
que ya no necesita del disciplinamiento de 
sus agentes, tiene su procedimiento 
particular. La operatoria de mercado 
prospera sin imponer limitaciones al ejercicio 
de la libertad. En las nuevas condiciones, el 
horizonte de dominación no es la alienación 
sino la ausencia de sentido y fragmentación. 
Por eso mismo, el sufrimiento no resulta de la 
opresión cultural sino de la fragmentación 
individual. 

Inseguridad, incertidumbre y 
desprotección 

Según Bauman, lo específico del sufrimiento 
contemporáneo es la incertidumbre, la 
inseguridad y la desprotección. Son tiempos 
de fragmentación. Es cierto que esos 
padecimientos recorren otras situaciones 
históricas. Posiblemente sea así, 
seguramente sea así. Pero lo propio de 
nuestra actualidad no son esos 
padecimientos sino fundamentalmente la 
inexistencia de instituciones capaces de 
hacer con la incertidumbre, la inseguridad y 
la desprotección. 
Las condiciones del mundo actual son 
básicamente inciertas. Más radicalmente, la 
lógica actual (desregulación, flexibilidad, etc.) 
prospera con la incertidumbre y la reproduce. 
Justamente por eso, la incertidumbre 
contemporánea no es un fenómeno 
accidental sino habitual: es el suelo mismo 
sobre el que vivimos. Pero lo 
verdaderamente novedoso de esta situación, 
para Bauman, no radica en la necesidad de 
actuar en condiciones de incertidumbre, sino 
en la tendencia a destruir las defensas 
construidas con el fin de combatirla. Más 
fragmentación.   
En definitiva, lo propio de nuestra época es 
que las estrategias que permitían hacer 
frente a la desprotección han dejado de ser 
colectivas. Las instituciones que ofrecían 
protección, hoy sufren un paulatino 
debilitamiento, provocando una sensación de 
indefensión sin precedente. Al mismo tiempo, 
el desgarramiento del lazo social deja al 
individuo aislado en el miedo. Pero lo más 
aterrador es que los miedos experimentados 
individualmente no pueden ser compartidos 



ni aglutinados en una causa común y mucho 
menos en una acción conjunta.  
 
No hay dudas que son tiempos difíciles, 
tampoco hay dudas que son tiempos de 
construcción. Si es cierto que la 
fragmentación es la condición de nuestra 
época, también es cierto que sufrimos por 
desvinculación. Justamente por eso, la tarea 
vincular es la reconstrucción. Volver a ligar, 
conectar, amarrar. Como decía un viejo 
político y poeta francés: “En tiempos difíciles, 
no abandoné la ciudad; en los buenos 
tiempos, no tuve intereses privados; en 
tiempos desesperados, no temí nada”. La 
sugerencia es tentadora. Son tiempos 
difíciles. Es decir, no hay que abandonar la 
ciudad. Más bien, hay que reconstruirla a 
pesar de la inseguridad, la incertidumbre y la 
desprotección. Si construimos algo, es cierto 
que el malestar no desaparecerá. Pero, al 
menos, habrá cedido algo. Lo que, dadas las 
circunstancias, no parece poco. 
¿Por qué sufre la familia Berkman? ¿Por qué 
sufren padres e hijos? Si bien la separación 
del matrimonio Berkman es el punto de 
partida de la historia, el sufrimiento tanto de 
Bernard y Joan como de sus hijos (Walt y 
Frank) no se reduce a ese desenlace. No hay 
dudas de que Walt y Frank sufren porque sus 
padres se han separado (y si lo reclaman a 
su madre en más de una oportunidad. 
Recordemos, por otro parte, que los 
romances extramaritales de Joan son una 
dimensión más de ese reclamo) pero sobre 
todo sufren porque están aislados. La 
separación de Bernard y Joan, en verdad, 
nos dice de otra separación: no hay vínculos 
entre padres pero tampoco entre padres e 
hijos. El aislamiento copa la escena familiar y 
el malestar es consecuencia de tamaña 
desligadura.  
Al respecto, hay una secuencia 
paradigmática: los tres días que Frank, de 12 
años, pasa a solas en casa. La situación es 
francamente desgarradora. Por un lado, una 
madre que se va de vacaciones con su novio 
y no espera, antes de partir, que su ex 
marido recoga a su hijo. Por otro lado, un 
padre que, con su hijo mayor y una de sus 
estudiantes, pasa el fin de semana fuera de 
la ciudad. La madre supone que Frank está 
con su padre, el padre supone que Frank 
está con su madre. Las suposiciones, 
nuevamente, impiden que alguien se 
encargue del niño. 

Ahora bien, el sufrimiento no es exclusivo de 
Frank. También sufren Bernard, Joan y Walt.  
Pero, tal vez, lo más asombroso de la 
película es lo poco que hacen los 
protagonistas con ese malestar. No se arma 
nada. Más bien, se desarma. La condición 
contemporánea del sufrimiento se muestra: 
estos personajes no sufren por estar por 
estar demasiado vinculados sino por estar 
dispersos, desamarrados, desvinculados. 
 
2. El agotamiento del patriarcado y la 
destitución de la autoridad masculina 
 
¿De qué hablamos cuando hablamos de 
patriarcado? Comencemos por una primera 
definición. El patriarcado se apoya entre tres 
fundamentos: la autoridad del padre, la 
subordinación de las mujeres y la 
dependencia de los niños. Autoridad, 
subordinación y dependencia son 
operaciones y procedimientos subjetivos. 
Podríamos decir que se trata de 
subjetividades distintas. Los modos de 
pensar, sentir y actuar en clave de autoridad 
no son los mismos que en lógica de 
subordinación o dependencia.  
Hagamos eje en la figura del padre. Éste es, 
ante todo, autoridad. Una suerte de pequeño 
rey doméstico. Pero lo de pequeño y 
doméstico, no debe hacernos creer que se 
trata de una simple metáfora. Todo lo 
contrario. En este caso, la metáfora expresa, 
efectivamente, aquello que encarna. El 
padre, en tiempos de patriarcado, es un 
príncipe: el que imita, en casa, el gobierno de 
los hombres en política. Si el padre es la 
autoridad, la mujer es su subordinada. Pero 
¿por qué es subordinada? Ante todo, porque 
es percibida como un ser inferior y/o débil. 
Justamente por eso, debe ser conducida. Si 
ése es el destino de la mujer en condiciones 
de patriarcado, el puesto de los niños es ser 
dependientes del “rey”. Como la familia es un 
modelo de sociedad política y el padre el jefe 
de esa organización, los hijos son el pueblo. 
Autoridad, subordinación y dependencia son 
las tres operaciones que hacen patriarcado. 
Si bien esas operaciones recorren las más 
diversas realidades históricas, varían 
intensamente de situación en situación. Por 
ejemplo, los mecanismos de construcción de 
autoridad paterna no son los mismos en el 
Antiguo Egipto que en la Baja Edad Media o 
en la familia nuclear burguesa. Lo propio 
sucede con la subordinación de la mujer: si 



bien siempre es una subordinada para el 
patriarcado, la operatoria no es la misma en 
las sociedades antiguas que en las 
modernas, por ejemplo. Sin ir tan lejos en el 
tiempo, la dependencia de los hijos se 
redefine intensamente con la institución 
moderna de la infancia. Pero a pesar de esa 
redefinición, el estatuto de los niños sigue 
siendo el de dependientes mientras el 
patriarcado es dominante.  
 
¿El fin del patriarcado? Razones y 
fundamentos 
 
Si el patriarcado se estructura a partir de los 
tres fundamentos antes destacados, 
pareciera que somos contemporáneos de su 
cesación y agotamiento. Esto no quiere decir 
que la autoridad paterna, la subordinación 
femenina y la dependencia filial hayan 
desaparecido de una vez y para siempre. 
Más bien, esto quiere decir que, en ciertos 
espacios sociales y geográficos, dejó de ser 
dominante. Para analizar las razones de la 
mutación del patriarcado, detengámonos en 
los argumentos que señala el sociólogo 
español Manuel Castells, especialista en las 
sociedades de la información, en El fin del 
patriarcado: movimientos sociales, familia y 
sexualidad. Para este analista de lo 
contemporáneo, el fenómeno de marras no 
se explica solamente por la difusión de la 
ideología feminista. Esas ideas, por otra 
parte, circulaban hace más de 100 años. 
Pero hasta hace menos de 35 años, el 
patriarcado todavía gozaba de muy buena 
salud. La pregunta, entonces, es por qué 
esas ideas “prendieron” en los últimos años.  
Para Castells, el debilitamiento del 
patriarcado es resultado de la combinación 
de cuatro razones: 
 

1. La mutación de la economía y el 
mercado laboral, en conexión con la 
apertura de las oportunidades 
educativas para las mujeres. El 
trabajo, la familia y los mercados 
laborales han sufrido una profunda 
transformación en el último cuarto 
de siglo con la incorporación de las 
mujeres al trabajo remunerado fuera 
de su casa. Ahora bien, este 
proceso tiene consecuencias sobre 
el patriarcado. Entre tantas otras, la 
contribución financiera de la mujer 
resulta decisiva para la economía 

familiar. De esta manera, el poder 
de negociación femenino tiende a 
aumentar.  

2. Las variaciones tecnológicas de la 
biología, la farmacología y la 
medicina permitieron el control 
sobre el embarazo y la reproducción 
humana.  

3. En este contexto de alteración 
económica y tecnológica, el 
desarrollo del movimiento feminista, 
sobre todo después de los años 60, 
resulta clave.  

4. La rápida difusión de las ideas en 
una cultura global e interconectada, 
donde las experiencias diversas 
circulan. En este sentido, los 
movimientos sociales, sobre todo 
los feministas y homosexuales, 
pusieron en cuestión la 
heterosexualidad como norma 
exclusiva. Otra herida para el 
patriarcado.  

 
¿De qué hablamos cuando hablamos del 
agotamiento del patriarcado? En principio, el 
agotamiento de una lógica social no implica 
la eliminación de todas y cada una de sus 
operaciones. En este caso, autoridad, 
subordinación y dependencia. Más bien, 
implica que esas operaciones ya no son 
exclusivas y excluyentes de otras. En otros 
términos, ya no son el único lenguaje de la 
situación. Pensemos, por ejemplo, que la 
inclusión de la mujer en el mercado de 
trabajo y la obtención de una remuneración, 
altera el estado de cosas. ¿La mujer deja de 
ser una subordinada? Depende. Pero una 
dimensión nueva entra escena: el poder 
financiero de la mujer. Por otra parte, lo 
mismo sucede con la regulación de la 
reproducción humana. Si la mujer en el 
patriarcado encuentra su razón de ser en su 
papel de madre (o si se quiere, su destino 
era inevitablemente aquel), el desarrollo y la 
difusión de mecanismos de regulación 
reproductiva tienen consecuencias 
imponentes. La mujer puede decidir cuándo 
será madre pero también puede decidir si lo 
será. Corrida de ese destino, la maternidad 
es una posibilidad entre otras. Gran herida 
para el patriarcado. Tanto los movimientos 
feministas como la circulación de nuevas 
ideas y experiencias sobre la vida familiar y 
las relaciones entre los sexos, trabajan en la 
misma dirección: emergen otros modos de 



relación entre varones y mujeres y entre 
adultos y niños. El patriarcado, entonces, 
deja de ser la norma. Y aparecen otros 
modos de pensar, sentir y actuar lo vincular.  
En definitiva, el agotamiento del patriarcado 
no es sinónimo de su desaparición. Se trata 
de otra variación. A saber: deja de ser la 
única chance en muchas circunstancias. Por 
eso mismo, somos contemporáneos de 
nuevos desafíos y posibilidades. Cuando la 
autoridad, la dependencia y la subordinación 
dejan de ser el único encuadre para las 
relaciones vinculares, construir otras 
operaciones y procedimientos de enlace es 
nuestra tarea subjetiva y política. Si no 
armamos otras estrategias vinculares, 
tendremos patriarcado; si armamos otras 
estrategias vinculares, contaremos con 
maneras más activas de habitar las 
condiciones actuales. Para seguir ese 
camino debemos volver a pensar, entre otras 
cosas, cómo construir autoridad sin 
patriarcado.  
 
Consecuencias del agotamiento del 
patriarcado: nuevas configuraciones 
vinculares 
 
El agotamiento del patriarcado implica, entre 
otras consecuencias, la crisis de la familia 
nuclear tradicional (parejas casadas en 
primeras nupcias con hijos). Pensemos, por 
ejemplo, en la multiplicación de las uniones 
consensuadas y los nacimientos de niños 
fuera del matrimonio. Más allá de esas 
variaciones objetivas que lesionan las formas 
y los contenidos de la familia patriarcal, 
detengámonos en algunas consecuencias en 
el campo relacional. A saber: 

1. En principio, el agotamiento del 
patriarcado pone en cuestión a la 
autoridad masculina como práctica 
dominante. El padre en tanto figura 
capaz de fundar el orden familiar y 
sus lugares (en esta configuración, 
autoridad, subordinación y 
dependencia) se desdibuja. En otros 
términos, deja de ser el príncipe de la 
casa. En principio, para algunos, 
puede tratarse de una buena noticia. 
Y hasta podríamos decir que lo es. 
Pero recordemos que el príncipe, 
para ese enorme pensador de la 
política que fue Maquiavelo, es aquel 
que construye orden. Sin príncipe, y 
ésa es nuestra situación, tenemos 

que pensar y diseñar instancias de 
construcción de autoridad en otra 
clave. No se trata de volver al 
patriarcado. Por otro lado, sería 
imposible. Más bien, se trata de 
construir nuevos órdenes y lugares.  

2. Por otro lado, el desdibujamiento de 
la autoridad paterna invierte una 
tendencia: los vínculos verticales 
(dominantes en tiempos patriarcales) 
son desplazadas por vínculos 
laterales. En principio, también 
podría tratarse de una buena noticia. 
Pero no siempre lo es. Pensemos en 
ese tipo de situaciones en las que 
padres y madres se desentienden de 
la condición de autoridad: madres 
que se parecen demasiado a sus 
hijas, padres cómplices de sus niños, 
madres que desafían a las maestras 
de sus hijos, etc. Por supuesto que el 
quid de la cuestión no está en la 
autoridad y la dependencia patriarcal. 
Entre otras cosas, porque la infancia 
(sobre la variación en el estatuto de 
la infancia, discutiremos en el 
próximo apartado) ya no es la que 
era. Pero, por lo que observamos, los 
vínculos laterales no resuelven todos 
los problemas. Nuevamente, la tarea 
exige redefinir las relaciones. 
También aquellas donde la 
verticalidad (en tanto que 
diferenciación de lugares y no como 
expresión autoritaria) es un 
componente ineliminable del vínculo. 

3. Según una inquietante frase de Guy 
Debord, filósofo de la condición 
contemporánea, “Los hombres se 
parecen más a su época que a sus 
padres”. Estamos ante una frase 
realmente provocadora. Pero más 
allá de la provocación, destaca un 
variación decisiva en el terreno 
vincular. Un herida más para el 
patriarcado. Si es cierto que los 
hombres de hoy se parecen más a 
su época que a sus padres, es 
porque –entre otras cuestiones- los 
vínculos entre semejantes (amigos, 
hermanos, compañeros, novios) 
predominan por sobre los verticales 
(padres, maestros, abuelos, tutores). 
Los vínculos entre iguales parecen 
ser, en términos de Debord, el 
nombre de nuestra época. Ahora 



bien, ¿por qué esta variación? Pero 
sobre todo ¿qué nos dice esta 
variación? Para empezar, que los 
“viejos” ya no somos los depositarios 
del saber como los éramos en las 
sociedades antiguas e inclusive en 
las modernas. Si en tiempos de 
patriarcado el padre era el garante 
del ingreso al mundo, hoy no resulta 
tan así. ¿Qué sabemos los adultos 
del mundo, de este mundo? ¿Qué 
podemos trasmitir? Problema, gran 
problema. Claro está que no se trata 
de competir contra la época. Por otra 
parte, sería una partida perdida. Más 
bien, se trata de pensar un nuevo 
lugar en estas condiciones. Si bien 
no parece sencillo, parece necesario. 

 
 
No hay dudas de que la historia de la familia 
Berkman transcurre en condiciones post-
patriarcales. Por un lado, porque sucede en 
1986 en E.E.U.U. Por otro lado y sobre todo, 
porque el patriarcado (autoridad del padre, 
subordinación de la mujer y dependencia de 
los niños) no es el marco general de las 
relaciones de esta familia. Es cierto que no 
hay patriarcado pero, en principio, tampoco 
hay otra instancia de regulación, distinta en 
sus operaciones y procedimientos pero 
equivalente en su función. 
Bernard es puesto en cuestión por su esposa 
e hijos. En primer lugar, Joan lo pone en 
cuestión con su desarrollo profesional e 
intelectual. Hasta un poco antes de la 
separación, Bernard es el escritor de la casa 
y Joan apenas un aprendiz. Pero los roles se 
invierten y eso inquiera intensamente al “jefe 
de la casa”. Por otro lado, si bien el hijo 
mayor admira e imita a su padre en tanto 
escritor, esa fascinación se va disolviendo, 
sobre todo, porque se desvanece la figura 
paterna: no hay cuidados ni ternura, tampoco 
ley. La relación entre Bernard y Walt parece 
una relación entre amigos que, inclusive, 
comparten los deseos por una joven. 
Respecto de Frank, la relación con su padre 
es altamente conflictiva. Si Walt admira a 
Bernard escritor (no a su padre); Frank 
prefiera jugar al tenis con Iván, profesor de 
tenis y novio de su madre. Y en ese preferir, 
prefiere varias cosas: ternura, cuidado, 
acompañamiento.  
En definitiva, Historias de familia delinea las 
consecuencias de la destitución del 

patriarcado, Sin patriarcado, como decía un 
filósofo francés: no dejamos la servidumbre y 
pasamos a la libertad. Más bien, ingresamos 
a otro tipo de problemas vinculares.  
 
3. La destitución de la infancia y las 
etapas de la vida 
 
Uno de los lamentos más recurrentes de los 
últimos años es la pérdida de la infancia. Es 
un lamento que se escucha, una y otra vez, 
en los más diversos ámbitos: en la familia, en 
la escuela, en la política y hasta en los 
medios de comunicación. Es evidente que la 
figura del niño convoca temores, deseos y 
fantasías del mundo adulto. Pero 
últimamente los debates sobre la infancia 
están cargados de ansiedad y pánico. 
Pareciera que esta infancia nos sorprende, 
nos asusta, nos incomoda.  
Sin embargo, el lugar que el niño ocupa en 
los debates es muy ambiguo. Por un lado, los 
niños aparecen como seres amenazados y 
en peligro. Por ejemplo, los maltratos 
infantiles, tanto en las familias como en las 
escuelas, son un tópico recurrente de las 
discusiones. También son frecuentes los 
artículos y programas periodísticos 
dedicados a crímenes infantiles, niños 
abandonados y violaciones de menores. Por 
el otro lado, los niños también son percibidos 
socialmente como seres antisociales y 
violentos. La preocupación por la indisciplina 
familiar y escolar está extendida, tanto como 
las políticas públicas y programas sociales 
orientados a combatir la drogadicción y el 
embarazo infantil. El paraíso infantil, esa 
infancia frágil e inocente, parece diluirse. ¿Se 
acabó la infancia? 
En cierta medida, estos debates pueden ser 
interpretados como parte de una 
preocupación más general por el cambio 
social. La metáfora de la muerte de la 
infancia llegó para quedarse, pero no se trata 
de la única muerte. Además de la muerte 
infantil, el yo, la sociedad, las ideologías y 
hasta la historia no parecen gozar de buena 
salud. Más allá de tal o cual defunción, este 
tipo de proclamaciones nos recuerdan que 
somos parte de un proceso de intensa 
mutación que no podemos dejar de pensar.  
 
¿La infancia es una construcción?  
La idea de que la infancia es una 
construcción social es la posición dominante 
en los debates actuales sobre historia y 



sociología. Inclusive los psicólogos y 
psicoanalistas tienden a aceptar la 
perspectiva. La premisa central de esta tesis 
es el que el niño no es una categoría natural 
ni universal determinada por las marcas 
biológicas. Todo lo contrario. Es una 
construcción histórica, social y cultural sujeta 
a mutación permanente. Esta visión acerca 
de la infancia nos recuerda que la 
representación que tenemos de la infancia, 
tanto de lo que los niños son como de lo que 
deberían ser, tiene orígenes relativamente 
recientes, y se limita a las sociedades 
industrializadas de Occidente.  
En la Edad Media, por ejemplo, niños y 
adultos compartían espacios, lenguajes y 
modos de vestir. Los más pequeños, para 
nosotros los niños, no recibían un tratamiento 
diferenciado por tener menos edad. El 
historiador francés Philippe Aries, en El niño 
y la vida familiar en el Antiguo Régimen, 
analiza el modo de representación de los 
niños en las pinturas medievales y 
renacentistas. En esas representaciones, los 
pequeños no son retratados como niños sino 
como adultos de menor tamaño. Al parecer, 
no hay para la sensibilidad medieval, 
institución infancia. En otros términos, no hay 
niñez tal cual la conocemos, es decir, como 
una subjetividad definida por la fragilidad y la 
inocencia.  
Si la Edad Media, y en general las 
sociedades tradicionales, no diferenciaba el 
mundo adulto del infantil, las sociedades 
modernas hacen de esa distinción un pilar de 
su existencia. Hay espacios para niños, hay 
lenguaje para niños, hay vestimenta para 
niños. Más radicalmente, los niños están 
excluidos de una serie de prácticas. Por 
ejemplo, el trabajo, la sexualidad y las 
ceremonias de la muerte. Asimismo, los 
adultos también están excluidos de otras 
prácticas. Por ejemplo, el juego. 
Paulatinamente, lo lúdico empieza a ser un 
espacio exclusivo para niños y excluyente de 
los adultos. Pero no se trata solamente de 
exclusiones. En tiempos modernos, la rutina 
infantil no será otra que: de la casa a la 
escuela y de la escuela a la casa. Por eso 
mismo, los niños modernos eran, 
fundamentalmente, hijos y alumnos.  
Pero si es cierto que la infancia es una 
construcción, en la medida en que esos 
espacios de inclusión/exclusión se diluyen, 
también se diluye la infancia moderna. Al 
parecer, nuestra situación es esa. Las 

instituciones que hacían de los pequeños 
seres frágiles e inocentes –a saber: familia y 
escuela, fundamentalmente- están en 
proceso de mutación. Además de sus formas 
y funciones, aparentan mutar su razón de 
ser. Alterados los núcleos productores y 
reproductores de subjetividad infantil, la 
infancia no puede ser la misma. 
 
La infancia moderna, una etapa de la vida 
La infancia, como etapa vital diferenciada, 
sólo tiene lugar cuando la vida del hombre es 
concebida como un devenir reglado de 
estadios sucesivamente complejos. De esta 
manera, la infancia es el primer escalón de 
un circuito vital que progresa hacia la 
adolescencia, la madurez y la vejez.  
La familia moderna, nuclear y burguesa, 
nació como dispositivo básico de protección 
de la infancia. Cuando las prácticas sociales 
comenzaron a distinguir el afuera del adentro 
(lo privado de lo público), el espacio familiar 
se transformó en la sede privilegiada de la 
vida cotidiana. No hallamos infancia hasta 
que no se constituye la experiencia familiar 
en interioridad; no hallamos infancia hasta la 
consolidación de la familia nuclear burguesa, 
en el tránsito entre los siglos XVI al XVIII.  
Cuando se consolida la definición moderna 
de infancia, durante la segunda mitad del 
siglo XIX, surgen una variedad de discursos 
sobre y para la infancia. Durante aquella 
época, los niños eran separados 
sistemáticamente del mundo adulto. Poco a 
poco, se los alejaba de las fábricas en 
particular y del trabajo en general. En ese 
nuevo contexto socio-cultural, un conjunto de 
instituciones, desde la escuela hasta el 
reformatorio pasando por el hospital y la 
iglesia, pugnaban por controlar el bienestar 
de los niños.  
Ahora bien, ¿por qué controlar a los niños? 
¿Por qué los niños devienen territorio de 
protección? Según el historiador inglés Hugh 
Cunningham, la infancia se convirtió en el 
sustituto de la religión. Si en las sociedades 
tradicionales, la religión funcionaba como el 
reservorio de lo sagrado; en las sociedades 
modernas, la infancia parece ocupar ese 
bendito lugar. La infancia, frágil e inocente, 
deviene sagrada. Entre otras cuestiones, 
porque la infancia es la patria. Así 
representada por los discursos en cuestión, 
la infancia será objeto permanente de control 
y cuidado.  



Cualquier discurso moderno produjo esa 
suerte de exclusión temporaria del niño. Pero 
ninguna institución moderna vio en esa 
operación un atentado contra los derechos. 
Más bien todo lo contrario, la infancia dócil, 
inocente y frágil lo requería.  
El paradigma moderno del progreso es el 
soporte ideológico de la concepción de las 
edades de la vida, según la cual la infancia 
es la etapa de espera de la adultez. Dos 
edades: en una, se es sujeto; en la otra aún 
no. En la adultez, se es hombre responsable 
y ciudadano. Mientras que durante la 
infancia, no se es. El lema de la educación 
de los Estados Nacionales lo dice, a su 
manera: los niños se educan para el futuro; 
los niños son los hombres del mañana. En 
una buena síntesis, la semióloga Cristina 
Corea señala: los niños modernos son 
inimputables para el derecho, futuro para el 
Estado, promesa para la familia, latentes 
para el psicoanálisis. En resumen, la infancia 
moderna queda definida por el no ser.  
 
¿Cuál será el destino de la infancia? 
La idea de que los niños se hacen mayores 
sin haber tenido una infancia se ha 
convertido en un tema básico del sentido 
común por estos tiempos. Se dice, que 
durante las últimas dos o tres décadas, se ha 
producido un cambio radical en cómo la 
sociedad trata a la infancia y en cómo ésta se 
comporta.  
Según el sociólogo inglés David Buckingham, 
la vida de los niños y los significados que le 
atribuimos a la infancia han cambiado de 
modo radical en las últimas décadas. Al 
analizar los ámbitos en los que se altera la 
vida de los niños (el hogar y la familia; la 
educación; el tiempo libre), el autor registra 
que las fronteras entre el mundo infantil y el 
mundo adulto tienden a diluirse. Si bien no 
sostiene, como algunos otros autores, que la 
infancia está muerta o en crisis, no deja de 
considerar, como tantos otros sociólogos e 
historiadores, que la infancia moderna se 
constituye a partir de esa separación y 
exclusión. Las consecuencias de esa 
indistinción se empiezan a sentir. Por un 
lado, los niños participan cada vez más de 
aspectos de la vida adulta (sexo, drogas, 
alcohol, delito, conflictos familiares, etc.); por 
el otro, permanecen cada vez más tiempo 
encerrados en instituciones que, en su 
mayoría, los entrenarán para el mundo 
adulto. Por eso mismo, el período en el que 

dependen de sus padres –al mismo ritmo- se 
prolonga. 
Sin dejar de considerar las alteraciones en la 
vida de los niños, la pregunta es inevitable: 
¿cuál será el destino de esa infancia, esa 
infancia que no es precisamente frágil e 
inocente? En principio, no resulta sencillo 
responder la pregunta. Pero la pregunta, ante 
todo, nos enfrenta con una constatación: la 
infancia ya no es lo que era. Para bien o para 
mal, no es posible volver en el tiempo. 
Justamente por eso, tenemos que aprender a 
lidiar y construir con esta infancia. Ésta es 
nuestra infancia. Es decir, con unos niños 
que se escapan al mundo adulto, un mundo 
de peligros y oportunidades. Si hubo un 
tiempo histórico en que fue posible retener a 
los niños en terreno infantil, hoy no parece 
una posibilidad. Por eso mismo, debemos 
encontrar el modo de acompañarlos, estén 
en terreno infantil o adulto.  
 
La constitución de la infancia moderna 
implico, entre otras instituciones, la distinción 
entre espacios infantiles y espacios adultos. 
La indistinción de esos ámbitos, nos dice, 
que la infancia ya no es lo que era. Cuando 
seguimos las trayectorias vitales de Frank 
pero también de Walt, esos espacios parecen 
diluidos. Pensemos en diversas situaciones: 
Frank bebe alcohol, Frank permanece tres 
días solo en su casa, Frank compra sus 
medicinas cuando enferna, Frank y Walt 
están al tanto de las historias amorosas de 
su madre pero también de su padre, Bernard 
le cuenta a Walt sobre sus historias 
personales, etc.  
Ahora bien, no se trata solamente del 
violentamiento de esa distinción. Por el 
contrario, se trata de su inexistencia. En 
ningún momento, se dibujo un espacio adulto 
y un espacio infantil. Cuando esto sucede, 
resulta de una intervención ajena a Bernard y 
Joan: el profesor a propósito la canción del 
festival, la directora tras las masturbaciones 
en la escuela de Frank, el psicólogo de Walt 
o el propio Iván, tanto en su condición de 
profesor de tenis como de novio de Joan. 
Además, esas intervenciones que distinguen 
son las que, como resultado de esa misma 
operatoria: cuidan, amparan, acompañan. Es 
decir, producen niñez y adultez. 
 
IV  
Sufrimiento. Más allá de la caracterización 
general sobre el sufrimiento, pensar los 



padecimientos actuales nos confronta con la 
revisión de las estrategias heredadas para 
hacer con él. Es cierto que hay especialistas 
en el quehacer (por ejemplo y según el tipo 
de sensibilidad: curas, rabinos, psicólogos, 
psicoanalistas), también es cierto que ese 
quehacer no es ni debe ser asunto exclusivo 
de especialistas.  
Volviendo sobre el asunto, ¿a dónde nos 
lleva pensar la variación en los modos de 
padecimiento? En principio, a lidiar con un 
problema bien real: si los modos de sufrir son 
otros (ya lo dijimos unas cuantas veces: ya 
no sufrimos por vinculación sino 
fundamentalmente por desvinculación), las 
operaciones sobre el padecimiento tendrán 
que ser otras. ¿Cuáles? No sabemos; sin 
embargo, algo sabemos. Y el contexto nos 
ofrece una pista: si el nombre del malestar es 
fragmentación, el dolor se aproxima a la 
sensación de no ser parte de ninguna 
organización. Soledad, más que soledad. 
Nuevamente, las condiciones de época nos 
orientan en la pesquisa. La construcción 
vincular, entonces, requiere hacer con la 
fragmentación. Si ésta nos acerca al 
sufrimiento, los enlaces nos alejan del 
padecimiento por desvinculación. En síntesis: 
nuevas condiciones, nuevas estrategias.  
 
Patriarcado. La pregunta por el agotamiento 
del patriarcado es una pregunta sociológica 
enorme. Entre otras razones, por la variedad 
de consecuencias que genera en el tejido 
social. Si bien en el campo vincular solemos 
pensar los efectos fundamentalmente desde 
el nuevo lugar de la mujer, nos interesa 
detenernos en otro asunto.  
El agotamiento del patriarcado implica la 
destitución de sus fundamentos. A saber: la 
autoridad del padre, la subordinación de la 
mujer y la dependencia de los niños. Ahora 
bien, esta destitución no generó el pasaje de 
la servidumbre a la libertad. Es cierto que con 
su debilitamiento se desataron ciertas 
cadenas que dominaron y organizaron la vida 
social por milenios, pero también es cierto 
que entre la destitución de unas formas de 
relación y la construcción de otras, hay 
diferencias y distancias. Por eso mismo, hoy 
nuestro problema no es el patriarcado sino el 
postpatriarcado. En tal caso, aquella 
maquinaria fue fuente de sufrimiento cuando 
éramos niños y jóvenes. Era otra época, eran 
otros tiempos.  

Ahora bien, las derivaciones de estar en 
situación postpatriarcado son varias en el 
terreno vincular: si no renunciamos a la 
autoridad como principio de regulación 
subjetiva, cómo la construimos cuando la 
subordinación y la dependencia ya no son 
operaciones cardinales. Buena pregunta, 
gran pregunta. De ninguna manera, se trata 
de reinstalar aquella lógica. Por otro lado, no 
sería posible ni mucho menos deseable. El 
asunto es cómo nos enlazamos bajo otros 
principios, más justos y más bellos, cuando 
cae el supraarticulador patriarcal. 
Pensemos en las consecuencias de 
renunciar a la construcción de relaciones en 
clave de autoridad. Pensemos, por ejemplo, 
en esa generación de padres y maestros que 
se resisten a producir y a producirse como 
autoridad. En resumen, la generación de los 
no-padres. En este punto, retomo un 
fragmento de una entrevista al pedagogo 
Gustavo Iaies (Entrevistas para pensar, La 
Nación: 3 de julio de 2005):  
 
  “Estamos ante una 
generación que vivió peleándose con sus 
padres 
  autoritarios y que a la hora 
de ejercer la autoridad sobre sus hijos 
  se pasó del otro lado: se 
volvieron no-padres. Además, se sienten   
  culposos porque trabajan 
muchas horas o porque se separaron o  
  porque no tienen plata para 
comprar todo lo que los hijos les piden”. 
 
Una vez más, no podemos tomar distancia 
de las condiciones de nuestra época. Al pie 
de los tiempos que corren, la tarea se ve 
mejor: debemos volver a preguntarnos por la 
construcción de autoridad en estos nuevos 
contextos. No se trata de volver atrás, se 
trata de volver a armar. No queremos ser una 
generación de no-padres.  
 
Infancia. Si el debilitamiento del patriarcado 
delimita un problema subjetivo, lo propio 
sucede con la destitución de la infancia 
moderna. No es necesario volver ahora sobre 
la naturaleza del debate sobre sociología e 
historia de la infancia. Más bien, nos inquieta 
un aspecto específico del proceso de 
destitución señalado. Según Buckingham, 
una consecuencia de la mutación de la 
infancia es el desdibujamiento de las 
fronteras entre el mundo infantil y el adulto. 



Al parecer, las demarcaciones fundadas por 
las instituciones modernas entre lo infantil y 
lo adulto tienden a desmarcarse por razones 
complejas y diversas. La pregunta política 
aparece y no podemos dejarla pasar: qué 
hacer ante semejante tendencia.  
La respuesta retrógrada, una vez más, es 
inviable. Si podemos volver en el espacio, no 
podemos hacerlo en el tiempo. Esta infancia 
no es la infancia moderna, ni mucho menos.  
Justamente por eso, tenemos que aprender a 
lidiar, convivir y acompañar a estos niños. 

Cuando asumimos que las condiciones de 
época son las que venimos describiendo y no 
otras, el problema deja de ser cómo 
mantenemos separados el universo infantil 
del adulto sino cómo acompañamos a los 
niños en un mundo que diferencia, cada vez 
menos, entre para unos y para otros. Si 
sobre lo primero resulta imposible intervenir a 
cierta escala, sobre lo segundo hay chances 
y muchas. Pero también en eso recién 
estamos comenzando. 
 

 
                                                 
i Este texto es el registro escrito de la conferencia 
dictada en Formosa en el marco de las actividades 
de Cine y Formación Docente. En esa 
oportunidad, trabajamos con Historias de familia. 
El texto plantea algunas líneas conceptuales para 
pensar las alteraciones en los vínculos familiares 
en diálogo con las situaciones problemáticas 
retratadas por la película. 


